Fulfilling the Rights of Others

Holy Prophet's (ﷺ) love of the Lord

Khilāfat And It's Importance



# Nahnu Anşārullāh

An Educational and Spiritual Publication of Majlis Anşārullāh - Canada

September - December 2021 | Muharram - Rabi al-thāni 1443 | Volume No. 22 | Issu 3

#### MUHAMMAD<sup>#</sup> - EXCELLENET EXEMPLAR

Dear Ansār brothers, Assālamo `alaikum wa Rahmatullah!

The last issue of the Nahnu Anşārullāh for the year 2021 is with you. Our focus for the year was on the pristine life and perfect moral character of our beloved holy master Muhammad, peace and blessings of Allah be on him. Throughout the year, we published various articles highlighting his noble character and excellent conduct that, for each of us, is an example to follow. In fact, the Holy Prophet (ﷺ) is the superlative and the matchless example of imbibing Divine attribute on a human level.

The Promised Messiah (on whom be peace) wrote:

"The reality of love necessities that a person truly likes all the attributes, morals and adorations of his beloved and endeavors with all his heart and soul to be completely devoted to them so that having being absorbed in him, he can acquire his beloved's life. One who truly loves is wholly devoted to his beloved and is apparent from the countenance of his beloved and has such a representation of his beloved in his heart, it is as if the beloved permeates him. He is imbibed in the beloved and makes it evident to people that he is completely absorbed in the beloved's love."

(Nūr ul Haq, Part II, p. 431, Ruhāni Khazā'in Vol. 9)

Such was the love of the Holy Prophet (ﷺ) for God, and such should our love for the Holy Prophet (ﷺ) be. The only path to the love of our Lord is through following the footsteps of the holy Prophet (ﷺ) as stated in the holy Qur'ān,

#### "Say, 'If you love Allah, follow me: then will Allah love you and forgive you your faults. And Allah is Most Forgiving, Merciful."

(Chapter 3, Ale-`Imrān, Verse 32)

May Allah the exalted enable us to reflect the pristine model of the Holy Prophet (ﷺ) in our lives and characters, be his true lover and follower and in return attain the love of Allah Who is the Most Forgiving and Merciful. Āmīn

Safi Rajput Editor

# Nahnu Anşārullāh

An Educational and Spiritual Publication of Majlis Anşārullāh - Canada

Sep - Dec 2021

(Vol 22, Issue 3)







Supervision Abdul Hameed Waraich Sadr Majlis Anşārullāh Canada Editor In-chief Nasir Mahmood Ahmed Naib Sadr Majlis Anşārullāh Canada

Editor Safi Rajput

Editorial Assistant Masood Ahmed Layout & Graphics Masood Ahmed Manager Kashif Bin Arshad

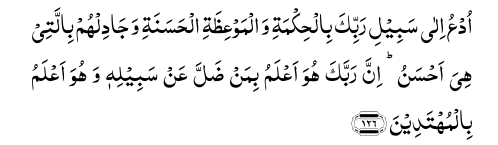
ISSN 2560-886X (Print) ISSN 2560-8878 (Online), Ishaat@ansar.ca, TEL:905-417-1800, www.ansar.ca

September - December 2021

↓ enőôme → engogere

Nahnu Anşārullāh

# THE HOLY QUR'AN



Call unto the way of thy Lord with wisdom and goodly exhortation and argue with them in a way that is best. Surely, thy Lord knows best who has strayed from Hisv way; and He knows those who are rightly guided.

(Chapter 16, Al-Nahl, Verse 126)

# HADĪTH

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النِّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ؛

إِنَّ بِلَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مَلَابٍكَةً سَيِّارَةً فُضُلًا يَتَتَبِّعُونَ مَجَالِسَ الذِّكُرِ فَإِذَا وَجَدُوا مَجْلِسًا فِيهِ ذِكُمْ قَعَدُوا مَعَهُمُ وَحَفَّ بَعْضُهُمْ بَعْضًا بِأَجْنِحَتِهِمْ حَتَّى يَمْلَعُوا مَابَيْنَهُمْ وَبَيْنَ السَّمَاءِ النُّنْيَا فَإِذَا تَفَقَّقُوا عَهَجُوا وَصَعِدُوا إِلَى السِّمَاءِ قَالَ فَيَسْأَلُهُمُ اللَّهُ عَنِّ وَجَلَّ وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ مِنْ أَيْنَ جِعْتُمْ فَيَقُولُونَ جِعْنَا مِنْ عِنْدِ عِبَادٍ لَكَ في الأَرْضِ يُسَبِّحُونَكَ وَيُكَبِّرُونَكَ وَيُهَلِّلُونَكَ ويَحْبَدُونَكَ وَيَعَرَّ مَعْهُمُ وَحَقَّى اللَّهُ عَنِّ وَعَتْهُمْ وَعَنْ أَيْنَ جِعْتُمُ فَيَقُولُونَ جِعْنَا مِنْ عِنْدِ عِبَادٍ لَكَ في الْأَرْضِ يُسَبِّحُونَكَ وَيُكَبِّرُونَكَ وَيُه ويَحْبَدُونَكَ وَيَعْلَمُ وَيَعْتَلُونَكَ قَالَ وَمَاذَا يَسْأَلُونِي قَالُوا يَسْأَلُونَكَ جَنَّتَكَ قَالَ وَهُ أَعْلَمُ مِنْ أَيْنَ وَعُنَا وَيَعْتُلُونَكَ جَنَّ بَعْنَ عِبَا ويَحْبَدُونَكَ وَيسَبِّحُونَكَ وَيسَالُونَكَ قَالَ وَمَاذَا يَسْأَلُونِي قَالُوا يَسْأَلُونَكَ جَنَّ تَكَا وَيَحْبَدُونَكَ وَيَالَا أَنَ مَا يَعْنَ وَعَلَّ اللَّهُ وَيْ قَالُوا يَسْأَلُونَكَ جَنَّ اللَّهُ مَا مَا أَذَا وَجَنَّ وَيَسْتَعْفِيهُ وَكُلُ وَعَلَى اللَّهُ عَنْ وَالَ وَعَمْ مَا مَعْهُمُ وَعَلَى وَعَالُوا وَيَسْتَنْهُ وَمَا يَنْ عَمْ وَيَنْ وَاللَّا مَنْ وَلَيْ وَالَكُونَ وَي وَيَسْتَعْذِي وَقَالَ وَيَالا وَيَاللَهُ وَعَالَ وَعَيْ عَلَهُمْ فَالَهُ عَمَّ وَجَعَلَى وَهُو وَعَلَمُ وَعَ وَيَسْتَعْذَى وَعَلَى وَيَعْتَولُ وَعَالَ وَيَنْ عَالُوا مِنْ وَاللَهُ عَالَوْنُ وَالَا عَالَى وَيُكَ

صحيح البخارى كتاب الدعوات باب فضل ذكر الله عن وجل (حديث ٢٠٣٥)

Narrated by Hazrat Abū Huraira, Allah be pleased with him; said the Prophet of Allah (ﷺ):

Verily, Allah Almighty has caravans of angels who have no other work but to follow gatherings of remembrance. When they find such gatherings in which there is remembrance, they sit with them and some of them surround the others with their wings until the space between them and the heavens is covered. When they disperse, they ascend to the heavens and Allah Almighty asks them, although He is best informed about them: From where have you come? They say: We came from Your servants on earth who were glorifying You, declaring Your greatness and oneness, praising You and asking from You. Allah says: What do they ask from Me? They say: They ask for Your Paradise. Allah says: Have they seen My Paradise? They say no. Allah says: What if they were to see My Paradise? They say: They seek Your protection. Allah says: From what do they seek My protection? They say: From Your Hellfire, our Lord. Allah says: Have they seen My Hellfire? They say no. Allah says: What if they were to see My Hellfire? They say: They ask for Your forgiveness. Allah says: I will pardon them, give them what they request, and grant them protection. They say: Our Lord, there is one among them, a simple servant who happened to pass by and sit there alongside them. Allah says: I will also grant him pardon, for whoever sits with these fellows will not suffer misery.

(Sahih Al-Bukhāri, Kitāb Ad-Dawāt, Bāb: Fazl Zikr Allah – Hadith No. 6045)

# THE FOUNDATIONS OF JALSA SĀLĀNA LAID BY THE PROMISED MESSIAH<sup>AS</sup>



All sincere individuals who have entered the fold of Bai'at with me should remember that the purpose of Bai'at is to neutralise the love for worldliness and to allow the love for the Exalted Lord and the beloved Prophet, peace and blessings of Allah be upon him, to dominate the heart; to create such a condition of indifference [to this life] so that the journey to the Hereafter is not detested.

However, to achieve this objective, it is important to stay in my company and to spend part of one's life in this endeavour, so that, if God wills, by witnessing an incontrovertible argument, frailty, weakness, and laziness be removed, and after experiencing perfect certainty, fervour, eagerness and keen love be imbued. So, for this matter, continuous mindfulness should exist that God enables this to happen, and until such a situation does not arise, an individual should occasionally meet me.

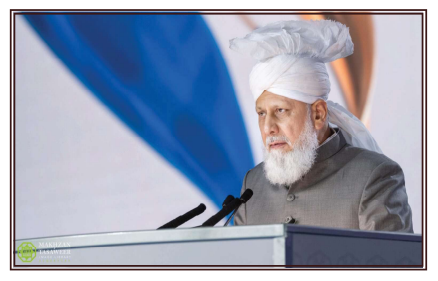
If, after entering the fold of Bai'at, an individual does not care to meet me, such a Bai'at shall be without blessings and a mere ritual. And since it is difficult for everyone to spend time in my company or endure hardships in this way a few times a year due to weakness of nature, lack of means or lengthy distances; since most do not yet contain such enthusiasm to accept difficulty and hardship for the sake of meeting me, hence, it seems appropriate to appoint three days a year for this Jalsa, in which all sincere individuals – if God wills and if health, resources and lack of any major hindrance permits – can visit on the allocated dates.

(Majmu'a -Ishteharāt, Volume 1, Pages 302-304)

September - December 2021

# FULFILLING THE RIGHTS OF OTHERS

Address of His Holiness Hazrat Khalīfatul Masīh V (May Allah be his Helper) (Summary prepared by The Review of Religions)



After reciting Tashahhud, Ta'awwuz and Surah al-Fātihah, His Holiness, Hazrat Mirzā Masroor Ahmadaa said that he would continue on from his speech delivered at the Jalsa Sālāna UK 2019, regarding the various rights which must be fulfilled, in light of the Holy Qur'an, and traditions of the Holy Prophet (3). His Holiness<sup>aa</sup> said that it is in acting upon these teachings, that the rights of others can be honoured and fulfilled. By not acting upon these teachings, the problems of the world cannot be solved, nor can the rights of various parts of society be fulfilled.

His Holiness<sup>aa</sup> said that we have no need to adhere to the standards of rights which are set by worldly people, nor do we need to be defensive about our teachings. Rather, we should propagate our teachings of honouring the rights of others, so that true peace and harmony can come about in society. It is true, that the rights of society cannot be honoured until and unless it is accepted that there is One Creator of this universe, there is none worthy of worship except Him, and no partners should be associated with him. When this is done, and true belief in God is established, then the world can move towards establishing true peace.

#### Be Grateful to Mankind in Order to be Grateful to God

His Holiness<sup>aa</sup> said that God has enjoined at every step to honour the rights of His creation. In fact, He has said that until we are grateful to our fellow people, we cannot be grateful to God. Thus, Islām presents beautiful teachings of fulfilling the rights of others.

His Holiness<sup>aa</sup> said that further to the rights he has mentioned previously, he would continue by mentioning the rights of others which are taught by Islām. In fact, Islām's teachings are so thorough, that it establishes the rights of even animals. Not only does Islām teach these rights but teaches how to implements and enact them as well.

#### The Rights of Friends

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām teaches to honour the rights of friends. One should befriend those who are pure of heart, and then honour that friendship. God Almighty states in the Holy Qur'ān:

'O ye who believe! take not others than your own people as intimate friends; they will not fail to corrupt you. They love to see you in trouble. Hatred has already shown itself through the utterances of their mouths, and what their breasts conceal is greater still. We have made clear to you Our commandments, if you will understand.'

(Chapter 3, Aal-e-`Imrān, Verse 119)

His Holiness<sup>aa</sup> said that God Almighty has included friends in the sphere of close relatives, showing thereby the manner and care with which, they should be treated.

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām teaches to honour friendship for the sake of God. Any other friendship is merely temporary, whereas a friendship for the sake of God carries a firm and strong bond, which is beyond mere friendship and can therefore be sustained. This also increases the love with which friends treat one another.

The Holy Prophet (3) said that anyone who prays for their brother when they are not present, angels pray for the same to be accepted in favour of the supplicant. Brothers here include friends as well. This is the manner in which Islām has fostered love between friends. Islām also teaches that friends should not be upset with each other and refrain from speaking with one another for more than three days. Furthermore, Islām teaches that one should also uphold the friendships of their parents, even after they have passed away, thus establishing the honour of friendships for generations.

His Holiness<sup>aa</sup> quoted the Promised Messiah<sup>as</sup> who likened his care for friends to a body which, when experiencing pain in one part, experiences pain throughout the body. The Promised Messiahas said that his restlessness for the wellbeing of his friends is like a mother's restlessness for the wellbeing of her children. The Promised Messiah<sup>as</sup> related an incident of two friends, one of whom went on a journey. Whilst one was on a journey, the other requested the key to his safe and took some money. When the other friend returned and was informed of this, he became very happy, and due to this happiness, freed the worker who had not stopped his friend from doing so. This incident was to exhibit the close bond which friends should develop.

#### The Rights of the Sick

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām has enjoined fasting for Muslims but has established rights for those who are ill. God Almighty says,

'The prescribed fasting is for a fixed number of days, but whoso among you is sick or is on a journey shall fast the same number of other days;'

(Chapter 3, Aal-e-`Imrān, Verse 168)

in his feet. The Promised Messiah<sup>as</sup> vowed to visit him, and the next day he fulfilled this promise and visited that person. It is recorded that at times, those who were ill would go straight to the door of the Promised Messiah<sup>as</sup> seeking medicine and expressing their grief, sometimes even staying for an hour at a time. Yet the Promised Messiah<sup>as</sup> would not usher them away, but instead would listen patiently and



Thus, Islām has established the rights of those who are ill and exempted them from fasting, so long as they are ill, and until their health is restored.

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām also teaches to fulfil the desires of those who are ill. Once, the Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) was visiting someone who was ill, and that person expressed their desire for some bread. The Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) said that if a person who is ill desires something to eat, then an effort should be made to provide that for them. Islām also teaches that there is a great reward for those who visit the ill, thus advocating the rights of the ill.

His Holiness<sup>aa</sup> said that there was once someone who wished to see the Promised Messiah<sup>as</sup> but was unable to walk due to an ailment The Promised Messiah<sup>as</sup> expressed that tending to the ill is also a matter of faith, and something which should not be neglected by true believers.

His Holiness<sup>aa</sup> said that one of the five rights which one Muslim has over the other as stated by the Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) is to visit the ill.

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām has also established the rights of orphans. God Almighty says,

'And come not near the property of the orphan, except in the best way, until he attains his maturity, and fulfil the covenant; for the covenant shall be questioned about.'

(Chapter 17, Banī Isrā'il, Verse 35)

#### **Taking Care of Orphans**

Islām says that if one is able, they

should spend out of their own pocket to care for orphans, and if they are unable to do so, then they should be extremely deliberate in their spending from the wealth of orphans. Furthermore, Islām says that when an orphan reaches the age of maturity, their wealth should be given to them. It is also stated in the Holy Qur'ān:

'Nay, but you honour not the orphan, and you urge not one another to feed the poor.' His Holiness<sup>aa</sup> quoted the Promised Messiah<sup>as</sup> who said that one should take care of orphans and the needy and do so not for their own benefit or gain, but only to attain the pleasure of Allah Almighty and attain His nearness.

#### **Rights of Oaths**

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām also teaches to uphold and fulfil oaths, thereby establishing the rights of oaths.



Thus, Islām warns that there is punishment for one who does not honour and respect orphans. In this way, Islām has protected what is perhaps the weakest faction of society.

His Holiness<sup>aa</sup> said that once the Holy Prophet (<sup>#</sup>) joined his index and middle finger together and said that one who takes care of orphans will be as close to him in heaven as the two fingers joined together. The Holy Prophet (<sup>#</sup>) also warned that one who does not fulfil the rights of orphans and women should fear the wrath of Allah. The Holy Prophet (<sup>34</sup>) said that the reward of one who takes care of three orphans will be equivalent to the reward of a person who stays up all night in prayer, fasts during the night, and strives in the way of Allah.

God Almighty states in the Holy Qur'ān,

'Excepting those of the idolaters with whom you have entered into a treaty and who have not subsequently failed you in any thing nor aided anyone against you. So fulfil to these the treaty you have made with them till their term. Surely, Allah loves those who are righteous'

(Chapter 9, At-Ta'ubah, Verse 4)

Thus, one of the qualities of righteous people is to uphold and fulfil oaths. It is recorded that the Holy Prophet (ﷺ) said that one who breaks their oath, the Holy Prophet(ﷺ) would be at odds with them on the Day of Judgement. On another occasion, the Holy Prophet (ﷺ) said that there were two non-Muslims who were killed, and they also had pacts with the Holy Prophet (ﷺ). Thus, the Holy Prophet (ﷺ) gave their families blood-money for them, thus showing that even oaths with non-Muslims should be upheld.

His Holiness<sup>aa</sup> said that there is the famous incident at the time of the Treaty of Hudaibiyah, which took place even before the treaty had been completed. One of the conditions was that if any person fled from Mecca to the Holy Prophet (ﷺ), they would be returned to Mecca. As the treaty was being written, a Muslim who had fled from Mecca and the persecution he faced there and came to the Holy Prophet (端) requesting to remain with him. However, the Holy Prophet (3) said that he could not allow him to stay. He said that even though the treaty had not yet been signed, the condition had been written down, and so he honoured this oath.

#### **Rights of Others During Wartime**

His Holiness<sup>aa</sup> said that Islām has also established the rights of those at war. Often, those at war are merely trying to enforce their might, and though they claim to fight for rights, they are usurping the rights of others. If Islām gives permission to fight, it is only and solely for the purpose of establishing peace and religious freedom. It is stated in the Holy Qur'ān,

'Those who have been driven out from their homes unjustly only because they said, 'Our Lord is Allah'—And if Allah did not repel some people by means of others, there would surely have been destroyed cloisters and churches and synagogues and mosques, wherein the name of Allah is oft

aõ õmo 6 voj*oji*ro

commemorated. And Allah will surely help one who helps Him. Allah is indeed Powerful, Mighty—' (Chapter 22, Al-Hajj, Verse 41)

Islām states that if men were left free, then religion would be destroyed altogether. Islām thus enjoins justice as it is stated in the Holy Qur'ān,

'O ye who believe! be steadfast in the cause of Allah, bearing witness in equity; and let not a people's enmity incite you to act otherwise than with justice. Be always just, that is nearer to righteousness. And fear Allah. Surely, Allah is aware of what you do.'

#### (Chapter 5, Al-Ma'idah, Verse 9)

His Holiness<sup>aa</sup> said that whenever the Holy Prophet (3) appointed a general or commander, he would advise them to act with righteousness, to be fair and just, to not transgress and, if the opponents lay down their arms and cooperate, to cease fighting. It is also recorded that the Holy Prophet (3) would enjoin any envoy departing that they should strive to establish compassion and should not level an attack until they have first invited the opposing party to peace. He would also instruct that no children. women, or elderly people should be harmed.

His Holiness<sup>aa</sup> said that these days, people raise allegations against Islām, yet the same people carry out air-raids destroying hospitals and schools or end up harming and killing innocent people. Yet the teachings of Islām are to foster peace and fulfill the rights of others.

His Holiness<sup>aa</sup> said that even at times of war, Islām has established

the rights of opponents. Islām forbids Muslims from mutilating or humiliating the bodies of those opponents killed in battle. Furthermore, Muslims are instructed not to act deceitfully in battle. Women, children, and elders should not be harmed. When going into another city or country for battle, the residents and citizens should not be harmed or terrorised, as is done by those who invade countries these days and carry out air-raids. The faces of opponents should not be harmed. Prisoners should be tended and cared for and given the same things to eat and wear as one eats and wears themselves. Similarly, Islām teaches not to destroy buildings, or cut down fruit-bearing trees.

His Holiness<sup>aa</sup> said that these days, when countries are at war, they are threatening the other with nuclear warfare; in fact, in the last world war, nuclear bombs were actually used. However, when we look at the history of Islām and the examples of Companions<sup>ra</sup>, we find that they never acted unjustly or cruelly in any way.

His Holiness<sup>aa</sup> said that these are only a few rights which he mentioned. If these rights are upheld, then true peace and harmony can be established in the world. However, if the world neglects the fulfilment of these rights, then the world should prepare for a global war.

His Holiness<sup>aa</sup> said that we must pray for the world to avoid such destruction, and that they may be able to recognise the One, True God. His Holiness<sup>aa</sup> prayed that may all Ahmadīs remain safe and be saved from any and all hardships.

> <u>ao mono esta como esta esta como esta </u>

In the end, His Holiness<sup>aa</sup> led the silent prayer.

His Holiness<sup>aa</sup> announced that the total attendance at the Jalsa over the three days was 8,887, of which 6,709 were men and 2,168 were women. Also, there were over 3,000 people who gathered in various mosques around the UK to watch the Jalsa Sālāna.



At the end, His Holiness<sup>aa</sup> said that people from different parts of the world could be seen taking part virtually in the Jalsa Sālāna, despite the varying time differences. This too is an extraordinary thing to behold. His Holiness<sup>aa</sup> prayed for all those who attended around the world.

#### September - December 2021

## MERCY FOR THE MANKIND, PROPHET MUHAMMAD (繼)

M. Mahmood Iqbal, Surrey, B.C.

وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ٢

And thou dost surely possess high moral excellences.

(Chapter 68, Al-Qalam, Verse 5)

A cursory glance at the life of the Holy Prophet Muhammad (ﷺ) punctuated with the bitterest of possible human suffering, abounds with the matchless incidence of forgiveness and forbearance, not only for human beings but also the lower forms of creation. Holy Prophet's (ﷺ) sojourn on this earth is replete with such instances which the human history fails to present even a remote replica of.

Though a messenger of Allah, he was a man, no more nor less. He never staked claim to any supernatural power, rather the startling experience that he had on the sudden appearance of Gabriel in the quiet of Cave Hira shows the simple, sincere and altruistic nature that he possessed. Seeing the paroxysm of the Holy Prophet (3) on arriving home in this agitated state, his amiable noble spouse Hazrat Khadijā consoled him. Her spontaneous response that 'God will never let you go waste since you always help the poor and downtrodden and assist the travellers etc. ' bears testimony to the real character of the Holy Prophet (響) as seen by his closest ally.

Everything is fair in love and war, goes an old known adage. Lofty, singularly matchless, and peerless beneficence of the Holy Prophet (<sup>148</sup>) on the fall of Mecca has dumbfounded the bitterest of enemies of Islām. We find him entering Mecca at the back of a camel with such humility before his Lord that his forehead is touching the hump of his camel. Approaching the premises of the Holy Ka'bā, he dismounts, steps inside the Ka'bā and smashes the idols misplaced therein. Having prayed inside and outside the holy house, he summons the elders of the town and inquires them as to how should he deal with them. They submit in unison that they are his brothers and expect him to deal them thus.

History fails to furnish any parallel to the beneficence and absolute forgiveness and on such a scale as witnessed on this occasion.

Various degree of offenders was arraigned before this Victor; but he pronounced his judgement in the word of Hazrat Yusuf,

لَا تَثْرِيْبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَر

# that there is no obligation on your part today.

There was no revenge, no victimisation. Even rudimentary requirements of justice demanded many a diverse reprisal. There was Hindā, Abu Sufiān's wife who had mutilated the deadly remains of his uncle, Hamzā. There was Habbārd , whose mortal blow had led to the miscarriage of the Holy Prophet's (ﷺ) daughter and later untimely death thereby. There was Abu Sufiān

whose mischievous plans had forced him to flee from Mecca. There were many other bitter opponents who were pardoned, thanks to the large heartedness of Mercy for the Mankind, Muhammad (ﷺ).

Let us travel few months earlier history. Divine permission in had been granted to our holy master(<sup>#</sup>) to migrate to Medīnā. Try to visualize the atmosphere, the tension, insecurity, and uncertainty surrounding. Having foreseen the circumstances, he made sure that all the believers should leave the town before his departure which was going to be highly explosive and apt to cause a stir in the opponents' camp. There came a time when only Abū Bakr and Ali were left behind in town besides him. Under the strain of these circumstance too, he was worried about the trusts of the Meccan opponents, which they had deposited with him for safe keeping. He entrusted Ali with the task of returning these to their rightful owners before leaving for Medīnā, after him. Try to gauge the integrity, honesty and trustworthiness of our dear Master, Muhammad (3).

It is an unwritten lesson of history that the real mettle of one's character is tested in the hour of either trial and war or success and victory.

As for victory it has been manifested above. His character was no less rather more displayed in his hour of trial. Perhaps the hardest ordeal in the Holy Prophet's (ﷺ) whole



life was in the field of Hunain. Peril of many times greater and better equipped adversary did not discourage his valour. When he was left almost alone in the field of battle owing to the circumstances, he penetrated the enemy ranks uttering the memorable words:

## 'I am a prophet of God and I am telling no lie.

#### I am the son of Abdul Muttālib'.

What greater testimony could be propounded for the bravery, courage, and grandeur of his character. It was the humanity's noblest and a perfect model in both piety and beneficence in the variegated life of our dear Master, Muhammad (ﷺ).

The title of this article Mercy for the Mankind, Muhammad (ﷺ) is a testimony of the Lord of the Worlds as contained in the Holy Qur'ān, where Allah, the Almighty, addresses him thus in chapter Al-Qalam verse 5, "And thou dost surely possess high moral excellences."

Annals of history of the Prophets record numerous instances that whenever the beloved of Almighty claimed that despite the great power, prestige and resources of opponents they would definitely be victorious over their adversaries, these were considered nothing more than ravings of madmen. Holy Prophet Muhammad (<sup>#</sup>) was no exception. It was in rebuttal of this stigmatic accusation that Allah records His pronouncement in this verse that not only that 'he is not a maniac but is the noblest and the sublimest of men possessing in full measure all those moral excellences that combine to make their possessor a perfect image of his Creator'.

It is narrated in Bukhārī that when Hazrat 'Aisha<sup>ra</sup> was once asked to shed some light on the habits and morals of the Holy Prophet (ﷺ), she said:

كَانَخُلُقُهُ الْقُرْآنَ

i.e. he possessed all those moral excellences which are mentioned in the Holy Qur'ān.

About the Holy Prophet's (ﷺ) unrivalled and incomparable moral excellence and spiritual status, God Almighty Himself testifies in the Holy Qur'ān in the following words:

لَقَنْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُوْلِ اللَّهِ أُسُوَقًا حَسَنَةٌ لِّيَنْ كَانَ يَرْجُوا الله وَ الْيَوْمَرَالْأَخِيَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيْرًا ٢

"Verily, you have in the Prophet of Allah an excellent model for him who fears Allah and the Last Day and who remembers Allah much. (Chapter 33, Al-Ahzāb, Verse 22)

What greater tribute can be addressed to one who started his life as an orphaned child and undergoing all the ordeals of an eventful life, ended as the arbiter of the destinies of a whole nation.

His whole life is an open chapter from infancy to boyhood, youth to adolescence, a perfect example of moral virtue, righteousness and sobriety. He was most affectionate as a father and most loyal and considerate as a friend. He was entrusted with the great and most difficult task of reforming a society, which prided itself for its vicious traits.

He suffered persecution and faced

exile but bore it all with dignity and decorum. He suffered defeat and won victories. All these various facets of human life did not impact his goodness and greatness, at any stage of his life.

It is the reason that God Almighty and all his angels invoke salutations on this noblest character of the history, a true Mercy for the Mankind

اِنَّ اللَّهَ وَ مَلَمٍكَتَهُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَاَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا صَلُّوْا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوْا تَسْلِيْهًا ٢

"Allah and His angels send blessings on the Prophet. O ye who believe, you too should invoke blessings on him and salute him with the salutation of peace."

(Chapter 33, Al-Ahzāb, Verse 57)

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَبَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَبَّدٍ كَبَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَبِيلٌ مَجِيلٌ، اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى مُحَبَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَبِيلٌ مَجِيلٌ

May Allah keep elevating his status in the heavens till the end of time and may He enable us to emulate his worthy character, Āmīn.

# HOLY PROPHET'S (ﷺ) LOVE OF THE LORD

Except for reciting the praise of the Almighty God, there is no greater privilege and pleasure for a Muslim than to talk about the life of the Holy Prophet of Islam, Hazrat Muhammad (ﷺ). Therefore, with utmost humility and unbridled enthusiasm, I present here a short glimpse of Prophet Muhammad's (ﷺ) love of God Almighty and his absolute trust in Him.

Sir Muhammad Zafarullah Khan<sup>ra</sup>, in his book 'Muhammad: Seal of the Prophets' has quoted the wellknow historian, Lamartine:

"Philosopher, orator, apostle, legislator, warrior, conqueror of ideas, restorer of rational dogmas, the founder of twenty terrestrial empires and of one spiritual empire, that is Muhammad. As regards all standards by which human greatness is measured, we may ask, is there any man greater than he?" (History of Turkey)

The answer is rather simple: No, there has been no man greater than Prophet Muhammad (ﷺ).

It is worthy of note that Muhammad (ﷺ) was a human being - no more, no less; and therefore, he could serve as an example for mankind. He possessed and claimed no supernatural powers. He was subject to the same conditions and limitations as the rest of us. He suffered more than most and achieved outstanding success in his lifetime. His life had many facets and passed through many phases. Like other men, he was a son, a

Syed Yousuf Ahmad, White Rock, BC

husband, and a father. He had been a servant employed by a master and a citizen subject to the authority of his town. God appointed him a teacher and a guide.

The Holy Prophet Muhammad (ﷺ) had great love for the Almighty God, and since his early age, he was trying to establish his relationship with Him. Therefore, he used to spend lot of his time in praying and supplicating to God. Later in his life, at night, between the prescribed services, he spent long hours in prayer. He stood so long in prayer that sometimes his feet became swollen. This once moved his wife, 'Aisha<sup>ra</sup>, to venture a mild protest; and the Prophet (ﷺ) responded:

"God has been so profuse in bestowing His bounties upon me that it behooves me to be the most grateful of His servants."

(Sahīh Al-Bukhārī)

God revealed to the Prophet Muhammad (<sup>26</sup>) in the Holy Qur'ān:

"Say, I am only a man like yourselves; (but) I have received the revelations that your God is only One God. So let him, who hopes to meet his Lord, do good deeds, and let him join no one in the worship of his Lord."

(Chapter 18, Al-Kahf, Verse 111)

The Holy Prophet (ﷺ) loved Almighty God so much that God commanded him to make it known to the believers, to follow his footsteps in this regard, if they needed the remission of their sins and wanted to be the beloved of God. As the Holy Qur'an says:

"Say, if you love Allah, follow me: then will Allah love you and forgive you your faults. And Allah is Most Forgiving, Merciful."

(Chapter 3, Aal-e-`Imrān, Verse 32)

He loved God with such intensity that he became the beloved of God. Every moment of his life was a witness to the fact that he wanted to glorify and exalt the name of God. The most remarkable thing about the Holy Prophet (ﷺ) was that he was not an angel; he was a human being chosen by God for guiding humanity. Why was an angel not chosen to guide humanity? A very compelling reason for this has been provided in the Holy Qur'ān.

"Say, had there been in the earth angels walking about in peace and quiet, We should have certainly sent down to them from heaven an angel as a Messenger"

(Chapter 17, Banī Isrā'il, Verse 96)

In his book "The Humanity of Muhammad: A Christian view", the author Craig Considine, a prominent catholic scholar and an American of Irish and Italian descent, sheds light on the side of Prophet Muhammad (32) that is often overlooked in mainstream depictions and media narratives. Considine is one of the leading global voices in admiration of the Prophet Muhammad (3). In his book, Craig Considine provides an overview of Prophet Muhammad's life and legacy; he presents a sociological analysis of Prophet Muhammad's (3) teachings and

aõ õmo 10

example.

*dearer than cold water." (Tirmidhī)* 

#### Considine shows how the Prophet (<sup>#</sup>) embraced religious pluralism, envisioned a civic nation, stood for anti-racism, advocated pursuit of knowledge, established women's rights, followed the Golden Rule – the principle that 'we should treat others as we would have them treat us' – and uplifted human spirit by his kindness, mercy and humility. In essence, Considine's book is an excellent contribution in identifying Prophet Muhammad (<sup>#</sup>) as one of history's most important personalities.

At this juncture, one wonders what ingredient, what cusp on the curve of the genetic double helix, what spark in the spiritual firmament that made the Holy Prophet Muhammad (ﷺ) the most important human being. I can state with all the certainty I can command that it was Prophet Muhammad's (ﷺ) unfathomable, unending, undulating, and untutored love for God.

The Holy Prophet (<sup>28</sup>) had such a great zeal for the Almighty God that even his Meccan opponents used to say that Muhammad (<sup>28</sup>) has fallen in love with his Lord. How true they were! He was indeed a true lover of his Lord. This love showed itself most of all in his prayers, his worship, his supplications, and his remembrance of God.

Abu Darda<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) mentioned that Prophet Daud<sup>as</sup> used to pray:

"O, Lord, grant me Thy love and the love of those who love Thee; and the love of the deeds which will enable me to attain thy love. O my Lord, make Thy love dearer to me than my own life, my kith and kin, and even Furthermore, Prophet Muhammad (ﷺ) also taught an inspirational and comprehensive prayer:

"O Allah, bestow upon me Your love and the love of the one whose love, in Your estimation, would benefit me. And whatever of my beloved things You might take away from me, grant me in their stead things which You love."

(Tirmidhī)

Like every lover, the Holy Prophet Muhammad (ﷺ) loved everything associated with his Beloved. He would get his bare head wet in the first rain fall and he would say: "This is the newly descended favour from my Lord, and it brings a whole host of blessings."

The Holy Prophet Muhammad(<sup>(#)</sup>) used to offer long and fervent prayers to express his love for God. It is reported that once during a cold night after he had laid down in bed, he said: "O 'Aisha, would you permit me to spend this night worshipping my Lord?" She willingly consented and the Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) got up to pray. He spent the whole night in prayer and his place of prostration became all wet with tears.

The Holy Prophet (ﷺ) repeatedly instructed his followers to guard against associating partners with God in any action or form whatsoever. One of the companions asked, "How should we guard ourselves against it?". The Holy Prophet (ﷺ) advised that they should do so by praying:

"O Allah, we seek Your refuge lest we should knowingly associate partners with You. And we implore for Your forgiveness if we

#### do so unknowingly."

The Arabic word for 'associating partners with God" is '*shirk*'. It encapsulates all sorts of idolatry, paganism, pantheism, polytheism etc., and belief in ill-omens. As a protection against *shirk*, Hazrat Farwah<sup>ra</sup> reports that he was told by the Holy Prophet (<sup>26</sup>) to recite the following Qur'ānic verse:

"Say, O ye disbelievers! I worship not what you worship; nor do you worship what I worship. And I am not going to worship what you worship; nor will you worship what I worship. For you your religion, and for me my religion."

(Chapter 109, Al-Kāfīrūn, Verses 1-7)

The Holy Prophet Muhammad (ﷺ) has warned us against the invisible and subtle forms of *shirk* that can manifest itself in many forms. According to Hazrat Mūsa Asharī, the Holy Prophet said:

"Guard yourselves against shirk, for it is even more difficult to detect than the footprint of an ant."

In a sermon the Prophet Muhammad (ﷺ) said: "O, people, bearing false witness is equal to associating partner with God." He then recited the following verse from the Holy Qur'ān:

"Remaining ever inclined to Allah, not associating anything with Him. And whoso associates anything with Allah, falls as it were, from a height, and the birds snatch him up, or the wind blows him away to a distant place."

(Chapter 22, Al-Hajj, Verse 32)

Ostentation, in any form whatsoever, for example, showing off, an attempt

11 

or intention to attract notice or a pretentious display of wealth and luxury, was forbidden by the Holy Prophet (ﷺ). He said:

"Whoever prays in order to show off, is guilty of *shirk*." Hazrat Muaz bin Jabal once recalled that the Holy Prophet (ﷺ) had said: "Even the smallest ostentation is *shirk*."

The Holy Prophet Muhammad (ﷺ) passionately believed in the unity of God and his ardent desire was to establish and proclaim the unity of God to the entire world. His first lesson to his followers was the affirmation of the unity of God: "There is none worthy of worship except Allah."

The life of Prophet Muhammad (ﷺ) was a beacon of light emanating from his intense love for God; his worship was pure, free from any ostentation, his supplicants were full of fervor, embodying devotion, and poignancy. History is unable to produce a single example like him of any person who had so great a love for God.

Even the Lord of the heavens testifies to that:

#### Say, "My prayer and my sacrifice and my life and my death are all for Allah, the Lord of the worlds. He has no partner. And so I am commanded, and I am the first of those who submit."

(Chapter 6, Al-An`ām, Verses 163-164)

Once the Holy Prophet Muhammad(<sup>(#)</sup>) heard Hazrat Umar<sup>ra</sup> swear in the name of his father. The Holy Prophet (<sup>#)</sup>) beckoned him and said: "Allah has forbidden you from swearing in the name of your fathers. Whoever needs to swear should do so in the name of Allah, or else he should keep quiet."

As a true lover of God, Prophet Muhammad (ﷺ) was jealous for the honour of his beloved, one God. Even during the greatest trials, when his own life and the lives of his companions were in great danger, he was never oblivious of the honour of the unity of God. Rather at such times his sensitivity for the oneness of God, manifested itself with full glory.

Another incident of the Holy Prophet's love for proselytizing the majesty of the unity of his beloved God is known as his journey to Tā'īf. Perceiving the hostility of the Meccans towards his teachings, he journeyed to Tā'īf - an old town sixty miles from Mecca - to call its people to the worship of One God. Reports of him had already reached Tā'īf. The towns folk considered him a nuisance to be removed, if only to please their chiefs. They set vagabonds and street boys at him, who pelted him with stones and drove him out of the town. The Prophet (3) began to bleed profusely and was sorely grieved and dejected. That moment the Holy Prophet (3) prayed to God Almighty saying:

"Allah, I submit my plaint to Thee. I am weak, and without means. My people look down upon me. Thou art Lord of the weak and the poor and Thou art my Lord. To whom wilt Thou abandon me – to strangers who push me about or to the enemy who oppresses me in my own town? If Thou art not angered at me then I care not for my enemy. Thy mercy be with me. I seek refuge in the light of Thy face. It is Thou Who canst drive away darkness, from the world and give peace to all, here and hereafter. Let not Thy anger and Thy wrath descend on me. Thou art never angry except when Thou art pleased soon after. And there is no power and no refuge except with Thee." (*Hishām and Tabarī*)

At that time, an angel appeared and asked him if he would like his persecutors to be destroyed. "No," said the Holy Prophet (3), "I hope that there shall be among their children who will worship Allah alone and will worship none besides Him." And he prayed, "O my Lord guide these people because they know not." (Sahīh al-Bukhārī). magnificently magnanimous А gesture of the Holy Prophet (3), where brutal torture was repaid by such sentiments of love and concern. Do we see anywhere an instance of such consummate love for humanity? This all stemmed from Prophet Muhammad's (3) 'love for God'.

The Promised Messiah's<sup>as</sup> Second Khalīfa, the Promised Reformer, Hazrat Khalīfatul MasīhithThānira has explained that "sympathy and love for God's creation and loving humanity also ignites divine love... You must imagine the creation of God before your eyes and think. 'These people are beloved to my God. If I am unable to behold and experience God the Almighty, then I will love His creation, knowing that it is the source of gaining His love. To love the creation in such a way suddenly and rapidly ignites the fire of divine love.'

The following Qur'ānic verse regarding the Holy Prophet (ﷺ) serves to prove the point:

12 ৽৲৻৾৾ৢ৵৵৽

# *"Haply thou wilt grieve thyself to death because they believe not."*

(Chapter 26, Ash-Shu`ara', Verse 4)

Hazrat Khalīfatul MasīhithThāni<sup>ra</sup>, the Promised Reformer, in his commentary of the above verse, states: "In other words, while thinking that these people are distant from God and are a means of unhappiness for Him, you are killing yourself. The intent of this verse is to convey, 'How can I not love you when you are dying in grief at My people's condition?"

The Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) says, "Do you love your Creator? Then love your fellow being first." To his wife he said, "O 'Aisha, love the poor and let them come to you and Allah will draw you near to Himself." (Sahīh al-Bukhārī).

Any negative remark of the enemy about himself did not bother the Holy Prophet(#) and he invariably demonstrated silence; but at any insulting remark to the name or the honour of God, he boldly, forcefully, and unequivocally responded in defence of the unity of his beloved God. Such a situation occurred on one occasion during the battle of Uhud where Muslims suffered great loss. Seventy Muslims were martyred and the rumours of the martyrdom of the Holy Prophet(端) had spread. The enemy was delighted, and one of the enemies, Abu Sūfiān, ascended a high place and shouted, "Is Muhammad among you?". In view of the gravity of the situation, the Holy Prophet (3) ordered his companions not to answer to not disclose their strategic position. The silence emboldened Abu Sūfiān and he said, "Is the son of Abu Qahāfā (Hazrat Abū Bakr<sup>ra</sup>) present among you?" The Holy Prophet(端) again asked his companions not to answer. Again, Abu Sūfiān shouted, "Is the son of Khattāb (Hazrat Um'r) among you?" When the Muslims remained quiet to that as well, Abu Sūfiān shouted in triumph, "Hubal the great! Hubal the great!" This instantly stirred the honor for the unity of God in the Holy Prophet's heart. Notwithstanding the strategy of battle, he said to his companions, "Why do you not reply him? They asked what should they say? He told them to proclaim, "Allah is the Greatest and more Majestic." In retaliation Abu Sūfiān said," We have the idol, Al-Uzzā, whereas you have no Uzzā."The Holy Prophet(端) told his companions to answer back, "Allah is our Protector, and you have no protector." (Sahīh al-Bukhārī)

#### In short, the whole of the Prophet's life – every thought, every motion, every action, his very being – was devoted to God in an effort to seek closer communion with Him.

In spite of the fact that the Holy Prophet (ﷺ) had inculcated true love of the Merciful God, he remained humble. He was humble even to those who had accepted him to be the Prophet of God. They had never seen him committing a sin and believed him to be the most innocent man on earth. They asked him: "Sinless as you are, why, O Prophet of God, you seek forgiveness from Allah?" He replied: "Should I not be grateful to my God for all the favours bestowed upon me?" On another occasion, when the question about forgiveness and man's piety was being discussed, a companion asked, "O Prophet of God, will you not be forgiven for your piety and good deeds?" He replied: "No, not even me. I will be forgiven only

<u>AÕ Õmo</u>

13

by the Grace of God. Everything belongs to Him, nothing is ours."

(Sahīh al-Muslim).

There are many such anecdotes regarding the Holy Prophet's (<sup>(#)</sup>) love for God that it would require a gargantuan spreadsheet to tabulate them all. But let us consider one Western writer, R. Bosworth Smith, who has been fair in presenting Islamic history; he tells us about the resolute love of Prophet Muhammad's (3) for his mission of promulgating the unity of God. In his book, Mohammed and Mohammedanism, Bosworth Smith records that Meccans tried persuasion, treaties, bribes, and threats against the Holy prophet (<sup>(#)</sup>) to no avail; he quotes a hadith; "Should they put the sun on my right hand, and my moon on my left hand" said Mohammed, "yet while God should command me, I would not renounce my purpose." (page 79). Such conviction, such confidence and copious love for the Creator, was the unique hallmark of the Holy Prophet's (端) character; his will and purpose were completely subordinated to those of God, and were, so to speak, fused with them.

This spiritual fusion is metaphorically expressed in the Qur'ān:

"Then the Prophet drew nearer to God; then God leaned down towards him. So that he became, as it were, one chord to two bows or closer still. Then He revealed to His servant that which He revealed."

(Chapter 53, Al-Najm, Verses 9-11)

The Holy Prophet (ﷺ) has explained this experience vey simply. He has said that if a servant of God submits himself wholly to the will of God

Nahnu Anşārullāh

and commits the whole direction of his life to it, he gradually achieves a condition in which God becomes the eyes with which he sees, the ears with which he hears, the hand with which he labors, and the feet with which he walks. This comes as close to expressing spiritual reality involved as it is possible to do within the limits of human speech.

The Holy Prophet (<sup>(#)</sup>) encountered intense persecution of unimaginable magnitude in his early Meccan life; he endured unending calamities and hardships in his later life, but all this period of trials and tribulations were faced with great patience and forbearance. A question arises in the untutored mind because of misunderstanding: Why did Prophet Muhammad (3) have to encounter all these misfortunes and difficulties when he was the loved and chosen one of God? The Promised Messiahas, Hazrat Mirzā Ghulām Ahmad, provided succinct elucidation to such inchoate minds:

"I would say to them that water is not discovered till one dig into the earth and splits it through several feet. It is only then that agreeable water is found, which is the basis of life. In the same way, delight in the cause of God Almighty can be procured only by steadfastness and firmness under difficulties and misfortunes. How can those who have no experience of these ways imagine and feel that delight? How can they be aware when the Holy Prophet (ﷺ) had to endure suffering, a spring of delight and comfort welled up in his heart; and his trust in God, love of God and faith in divine help were strengthened?"

#### Acknowledgement:

Unabashedly, I confess that I have taken excerpts from many authors, at times, verbatim, too many to enumerate them all – they all are listed under the heading 'Prophet Muhammad' on the Ahmadiyya web site: alislam.org.

I gratefully acknowledge their work and thank them profusely for making my writing less time-consuming. Unreservedly, I give them full credit as I claim no originality. An old adage would highlight my dictum: If one copies from a single book that would be 'naked plagiarism'; on the other hand, if one copies from ten books that would be dubbed as 'research'.

#### References:

1. Al-Munqadh minad Dalal by Gazali, p.151

2. Kanzal 'Ummal.

3. Durre Manthur fiTafsir Al-Mathur by Siyuti. Vol.6, p.27

4. Mustadrik Hakim Vol.1, p.4

5.Hazrat Khalīfatul MasīhithThāni<sup>ra</sup>, Speech in Urdu entitled "Ta'alluq Billah", Anwar-ul-ulum, Vol.23, p.189-191



"If the office bearers are working for the sake of people, then of course they should feel discouraged (if there is a lack of appreciation). However, if their service is purely for the sake of attaining the pleasure of Allah the Almighty then they should never feel dejected Thus, you should recognise this fact and thereafter proclaim that we are to serve for the sake of Allah the Almighty and if we are to work for His sake, then we will not lose any sleep if other people do not appreciate us or if we are the targets of their criticisms... Especially, as members of Ansar, you are not children but are mature adults and so even if someone does say something to discourage you, it should not affect you or dishearten you unduly."

His Holiness Hazrat Mirzā Masroor Ahmad, Khalīfatul Masīh V

Aug 15, 2021 - Virtual Meeting with the National Majlis 'Āmila, Majlis Anşārullāh, Holland

# KHILĀFAT AND IT'S IMPORTANCE IN CONTEMPORARY SOCIETY

Mohyuddin Mirzā Edmonton, Alberta

Let us start first by defining the "contemporary society", according to the Wikipedia:

"Contemporary society, according to social and political scientists, is characterised by at least three fundamental directions:

1.Increasing human interconnection through a network of relationships that is progressively covering the whole planet.

2. The pace and depth of the evolution of human ways of life determined by technological innovation represent an absolute novelty in human history.

3. The scale of anthropological and ecological transformation due to the interaction between evolutionary factors (social, cultural, economic, and technological) has no historical precedent."

Though, humans have been modern in all times and were ahead of their predecessors; but the pace at which current society is evolving has never been recorded before. Today's contemporary society is result of several fundamental changes that are irreversibly transforming our daily lives, our way of thinking and perceiving the world and our way of living together. Among these, the fundamental changes are:

- Improvements in life conditions
- Life expectancy
- Literacy
- Gender equality
- Changes in domestic and international political institutions

- The breakdown of natural equilibria.
- Improvements in life conditions
- Life expectancy
- Literacy
- Gender equality
- Changes in domestic and international political institutions

While these changes have been witnesses throughout the globe; but has also resulted in three distinct classes of societies that can be named as:

- Developed
- Developing
- Underdeveloped

When we study the time of the Promised Messiahas, there were clear signs of an emerging contemporary society. We observe that new means of communications were being invented, power of pen was being increasingly used, the invention of printing press was a means to propagate knowledge. The Promised Messiahas also employed to broadcast his message using these means and was given the title of "Sultānul Qalam". In his famous book Islām's Response to Contemporary Issues, Hazrat Mirzā Tāhir Ahmad, Khalīfatul Masīh the IV<sup>ra</sup>, has described the single most issue for the humanity is the absence of peace. In his words:

"The single most important malady of the world today is the absence of peace. In the contemporary world, man, as a whole, has reached a high standard of achievement in material progress, made possible by the advancement of science

and technology in every sphere of human requirement at a mindboggling pace. No doubt, the more fortunate sections of human society, known as the First and Second World, have a much larger share of the fruits of scientific progress in the contemporary age, but the Third World has also benefited to a degree. Rays of progress have penetrated even the innermost recesses of the darkest areas, where a section of human society still lives in a remote past. Nevertheless, man is not happy and content. There is growing restlessness, fear, premonition, lack of trust in the future and dissatisfaction with one's heritage. These are some of the important elements, which challenge the nature of the contemporary world. It, in turn, gives birth to a deepseated dissatisfaction of man either with his past or with his present; particularly, it runs deep in the formative thought processes of the younger generation. Man is in search of peace".

Let us look at Qur'ānic description of contemporary world. It has been predicted in The Holy Qur'ān that a time will come when the world becomes more materialistic. In chapter 74 of the Holy Qur'ān, four characteristics of a Materialistic Society are explained. The translation of verses 43 to 48, is as follows:

"What has brought you into the Fire of Hell?"

They will say, 'We were not of those who offered Prayers,

Nor did we feed the poor.

And we indulged in idle talk with those who indulge therein.

And we used to deny the Day of Judgement, until death overtook us."

(Chapter 74, Al-Muddathir; Verses 43-48)

The features of a godless and materialistic society could not have been summed up more precisely and comprehensively and these are:

- 1. Failure to perform worship.
- 2. Failure to feed the poor.
- 3. Indulgence in vain pursuits.
- 4. Denial of the Day of Reckoning or accountability.

This proves that the contemporary society has all the hallmark of a materialistic values and that is where the need for a global guide is identified. If the problems are identified by the Holy Qur'an, then the solutions are also identified in the Holy Our'an. There are numerous verses in the Holv Qur'an relating to social, moral and economic justice. The issue is that contemporary societies tend to forget these teachings and there has to be constant reminders for the same. The prayers of seeking guidance to remain on the straight path

#### إِهْدِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ

emphasis on the importance of a constant reminder in form of a divine guidance available to mankind to provide these reminders, knowledge and wisdom to complete this journey of life in a contemporary society. That is where "The Khilāfat", comes in, not a political Khilāfat; but a spiritual Khilāfat.

**Khilāfat** means successorship, and the Khalīfa is a successor to a Prophet of Allah whose goal is to carry to completion the tasks of reformation and moral training that were seeded by the Prophet. The community

of followers of a Prophet of Allah continues to nurture its faith and practices under the blessing of the institution of Khilāfat for as long as Allah wishes.

Khilāfat establishes the authority of Allah on earth, and the Khalīfa strives to uphold that authority within the community of followers. For the believers, Khilāfat is an embodiment of Allah's Unity, as they choose to take divine authority through the person of the Khalīfa. The believers partake of the blessings of Khilāfat by holding firm to their faith and practices, united under him.

With the blessed institution of Khilāfat to guide it, the community has distinct sense of discipline and direction under one leader – a factor that enables it to serve God and humanity with sincerity of purpose and selfless devotion." (source: www. Alislam.org)

I am among the several fortunate Ahmadī Muslims, who due to Allah's mercy have seen the period of four Khūlafā. As a young boy going to mosque in Rabwah and listening to motivational addresses of Khalīfatul MasīhithThāni<sup>ra</sup>. Hazrat Mirzā Bashīruddīn Mahmood Ahmad at Jumma prayers and then at annual gatherings. His sermons penetrated the hearts of the listeners and we changed our lives for the better. He used to focus on getting education, gain life skills, handle problems and all focused on the Love of Allah. Personal meetings with him were so emotional and rewarding that they became an essential part of my life for ever. This was also the time when a contemporary society was emerging. Means of communications were evolving and thus, he provided a balance how to be careful in using those developments keeping righteousness as the focus.

He steered the community through the partition and also several anti-Jamā'at movements.

Then Hazrat Khalīfatul Masīhith Thālith, , Mirzā Nasir Ahmad<sup>rh</sup>, also focused on higher education and love of Allah. He was always gracious with me and always interested in my higher studies. His passion was to see more scientists and educators in the community. He was aware of contemporary trends and advising Jamā'at on key issues and solutions.

The era of Hazrat Khalīfatul Masīhir Rābi', has been the golden years of memories and close relations with his holiness. I had known him when he was a young man, bicycling on the dusty roads of Rabwah, stopping to greet young and old on the road, enquiring about their welfare with a genuineness. When he became the Khalīfatul Masīh, we were already into a contemporary society. He gave extensive lectures in the Western World on various subjects and issues and aligned Jamā'at to modern means of communications and presentations.

Finally, I am blessed to be in the fifth period of Khilāfat. Hazrat Khalīfatul Masīhil Khāmis<sup>aa</sup> has a focus on filling the house of worships and building new mosques, his holiness have been a great ambassador of peace and talks about absolute justice. His peace initiatives for the world are all very well documented.

To conclude, Khilāfat is a great blessing for the world. We are the blessed one that we have accepted the Khilāfat while others are still wandering around. May Allah continue to guide us through our system of Khilāfat and may we be the beneficiaries of all the goodness that this contemporary society is lacking in, Āmīn.

<u>AO Mono</u> 16

### TAHRĪK JADĪD: BACKGROUND AND SUMMARY OF ITS REQUIREMENTS IN WORDS OF HAZRAT MUSLEH MAU'ŪD<sup>RA</sup>

#### Fazal Masood Malik, PEI

The Majlis-i-Ahrār-i-Islām came to the political centre stage in 1931 when its volunteers protested in Kashmir against the policies of the Mahārājā, perceived to be anti-Muslim. Until 1934, the party enjoyed its popular image as an eminent Muslim party in Punjāb; however, the Ahmadī-Muslim belief was diametrically opposed to Ahrār ideology. After the Ahrār political conference in Qādiān in 1934, their anti-Ahmadiyya stance became the principal tenet of its politics. The members of the Ahrār party declared, "We will destroy Qādiān and leave behind no trace of what is known as the Ahmadiyya Jamā'at."

In response to the hatred that was pouring out of the Ahrār movement, Hazrat Mirzā Bashīruddīn Mahmūd Ahmad<sup>ra</sup>, then head of the Ahmadiyya Muslim Community, responded in a manner that resonated with those who sought peace. Hazrat Khalīfatul MasīhithThānira presented a scheme, as opposed to a reactionary approach. Inspired by Divine decree, Hazrat Khalīfatul MasīhithThāni<sup>ra</sup> launched a plan for the global expansion of Islām-Ahmadiyyat known as Tahrīk Jadīd. In this regard, he delivered three Friday sermons consecutively, presenting the entire scheme of sacrifices. These sermons were delivered on November 16, 23, and 30, 1934.

In the first sermon, Hazrat Musleh Mau'ūd<sup>ra</sup> advised the members to reconcile all their families' differences, cleanse their hearts from all malice, and make up with

any loved ones with whom they might have had differences. In the following sermon, he explained the need for sacrifices and how one should prepare themself to offer sacrifice in the service of Islām. In the third sermon, he explained the twelve remaining demands of this scheme.

This article presents a brief introduction to the grand scheme of Tahrīk Jadīd, a translated summary in the words of Hazrat Musleh Mau'ūd<sup>ra</sup>.

1. The first demand is about a simple lifestyle, all the men, women and children who wish to join should send their names to me.

2. The second demand is for those who can dedicate one-fifth to onethird of their income for Jamā'at. This income will be returned after three years, either as cash or in the form of property.

3. The third demand is for publication of responses to allegations published against Jamā'at. A working group has been formed for this task and needs fifteen thousand rupees to complete the job, of which five thousand is required urgently.

4. The fourth demand is that two groups of six people should be sent to three countries (where no Ahmadī resides currently). One more person should be sent to join the one's already there every year. This directive is in line with the commandment of the Holy Qur'ān as we do not know which land will become Medina for us.

5. The fifth sacrifice I ask of you is to help me with a Tablīgh plan that I have in my mind. I estimate it will require one hundred rupees per month.

6. The sixth requirement is for five Waqf Zindagī (Life Devotee) to survey Punjāb for Tablīgh purposes. This project would require approximately 27,500 rupees.

7. The seventh requirement is that we must have a reserve force for Tablīgh purposes that we can use when and where needed. We should be able to fill our needs when missionaries are not available.

8. The eighth requirement is that such young persons should come forward who can dedicate their lives for three years (Waqf 'Ārdi).

9. The ninth requirement in this regard is for people who are able to dedicate three months of their time ... should do so.

10. The tenth requirement is for those members who are doctors or lawyers or have projects or jobs that are seen with respect. They should offer themselves (for service of Ahmadiyyat).

11. The eleventh demand from Jamā'at Ahmadīyya is that a reserve fund of Twenty Five Lakhs Rupees (Rupees 250,000) should be established.

12. The twelfth demand from

Jamā'at Ahmadīyya is for those retirees who are idle to dedicate themselves for the service of religion.

13. The thirteenth demand from Jamā'at Ahmadīyya is that the people living outside (of Qādiān) should send their children to either High School in Qādiān or to Madrassa Ahmadīyya, whichever they like.

14. The fourteenth demand is that some resourceful people want their children to pursue higher education. They are requested to trust the future of their children to Jamā'at.

15. The fifteenth demand is for those who are jobless to leave the country and find work overseas.

16. The sixteenth demand is that the members should

inculcate the habit of working with their own hands.

17. The seventeenth demand is for the unemployed. If they cannot go abroad, then whatever little work they can find here, they should take it.

18. The eighteenth demand is for the people living outside of Qādiān to try and build homes in Qādiān.

By the Grace of Allah, this scheme was blessed with immense success. By the of the 20<sup>th</sup> Century, merely 60 years since its inception, the results of Tahrīk Jadīd spoke louder than the loudest shouts of the Ahrār in 1934. By the Grace of Allah, Islām-Ahmadiyyat has been established in over 200 countries.



September - December 2021

# 'Alm In'ami of Majlis Anşārullāh Canada - 2020

### **First Position**

| Pagea | Village | Ponta  | Ollast. |
|-------|---------|--------|---------|
| Oeme  | - Mauge | Centre | New     |

#### Peace Village Mucāmī Region

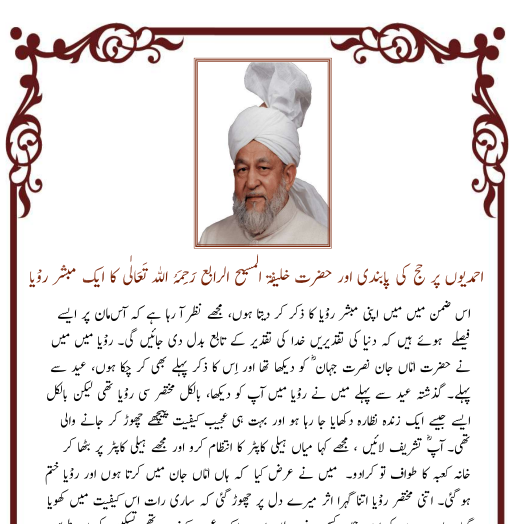
| Position         | Majlis                   | Region               |
|------------------|--------------------------|----------------------|
| 2 <sup>nd</sup>  | Emery Village            | Toronto West         |
| 3rd              | Windsor                  | Western Ontario      |
| $4^{\text{th}}$  | Saskatoon North          | Prairies             |
| $5^{\text{th}}$  | Weston Islington         | Toronto West         |
| 6 <sup>th</sup>  | Ahmadiyya Abode of Peace | Toronto West         |
| $7^{\text{th}}$  | Lloydminster             | Prairies             |
| $8^{\text{th}}$  | Peace Village West       | Peace Village Muqāmī |
| 9 <sup>th</sup>  | Surrey West              | British Columbia     |
| 10 <sup>th</sup> | Edmonton West            | Prairies             |

### **Regional Positions for Award of Excellence**

| Position | Region               |
|----------|----------------------|
| 1st      | Toronto West         |
| 2nd      | Peace Village Muqāmī |
| 3rd      | Prairies             |
| 4th      | Northern Ontario     |
| 5th      | Eastern Canada       |
| 6th      | Brampton East        |
| 7th      | Western Ontario      |
| 8th      | Toronto              |
| 9th      | Brampton West        |
| 10th     | Vaughan              |

MAY ALLAH BLESS THESE MAJÁLIS, REGIONS AND MAJLIS ANŞÁRULLÁH CANADA TO ALWAYS EXCEL IN ABSORBING THE BLESSINGS OF ALLAH, ÁMĨN

19



محالہ علیہ کا وال و کرادوں میں سے کر کی ہو گہا کہ بال کا کا کی کر کا ہوں اور کردیا ہم ہو گئی۔ اتنی مختصر رؤیا اتنا گہرا اثر میرے دل پر چھوڑ گئی کہ ساری رات اس سیفیت میں کھویا گیا، سارے بدن کو یوں جیسے کسی نے سہلا دیا ہو۔ ایک عجیب سیفیت تھی تسکین کی اور طمانیت کی۔ خدا تعالی نے اس چھوٹی سی رؤیا کے ذریعہ مجھے خوش خبری عطا فرمائی۔ ہیلی کاپٹر میں یہ مضمون بھی ہے کہ گو دنیا میں تمھارے لئے ابھی وہ راہیں نہیں کھلیں جن پر چل کر تم خانہ کعبہ کا طواف کرتے ہو۔ لیکن میں تکھیں خوش خبری دیتا ہوں کہ آسان پر اُن راہوں نے خصو لنے کا فیصلہ کیا جارہا ہے اور یقیناً وہ وقت آئے گا جب کہ آسان کی تقدیر دنیا کی تقدیر پر غانہ آجائے گی اور تمام دنیا کے احمدیوں کو اپنے دلوں کو عشق کی مے سے بھر بھر کے خانہ کھیہ کے حضور حاضر ہو کر عشق اور محبت اور والہیت کے ساتھ ہیت الحرام کے طواف کی توفین

(خطبه عيد الاضحيه فرموده ۲۴ جولائی ۱۹۸۸، بمقام اسلام آباد، للفورڈ، برطانیہ)

دشمن تمہاری تباری کو بھانپ کر صلح کی طرف ماکل ہو تو اپنی تیاری مکمل ہونے کے باوجود گھمنڈ نہیں کرنا بلکہ دشمن صلح کرنی چاہے تو اس سے صلح کر لو لیکن چو کس اور ہوشیار رہو ۔ قرآن کریم میں سورۃ حم سجدہ آیت 15 میں قوم عاد کا ذکر ہے کہ قوم عاد کو این طاقت پر برا گھمنڈ تھا اور وہ اس طاقت کے نشہ میں مت تھے لیکن وہ تباہ ہو گئے کیونکہ سلامتی صرف اللہ تعالٰی کے فرمان کی اطاعت میں ہی ہے سو گویا تم طاقت میں دشمن سے زیادہ ہو لیکن تکبر نہ کرو بلکہ اگر دشمن صلح کرنی چاہے تو اس سے صلح کر لو اسی میں بھلائی اور بہتری ہے - سورت النحل آيت ٢٣ اور سورت لقمان آيت ۱۸ میں اللہ تعالی فرما رہا ہے کہ اللہ کو اکڑ باز اور متکبر پیند شیں ۔ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالٰی کے اس نظام کائنات کی بنیاد اور بقا بھی توازن پر ہی ہے جیسا که سورت الرحمٰن آیت، ۷-۹ آسان کو بلند کیا اور میزان قائم کیا ، خبر دار تم میزان کو خراب نہ کرنا، وزن کو قائم رکھو انصاف کے ساتھ اور اس میں کمی بیثی نہ کرنا ۔ یہ ہدایت اللہ تعالٰی نے اس لئے کی کہ اتنا بڑا نظام کائنات میزان کے توازن پر چل رہا ہے اس لئے ممکن نہیں کہ تم اس دنیا کا کاروبار بغیر توازن اور میزان کے چلا سکو کیونکہ یہ غیر فطری اور ناقابل عمل ہو گا اس لئے خبر دار دینا میں امن کو سلامتی کا ضامن صرف قرآن کریم کا بتایا ہوا اصول ہی ہے اس کے بغیر دنا میں امن قائم ہو ہی نہیں سکتا۔

ستمبرتا دسمبرا ۲۰۲۶ء



ہو اور سزا سے ظلم اور زیادتی کا پہلو بھی نہ نکلتا ہو قرآن کریم میں سورت الروم آیت ۳۲ میں ہے ، اسی لئے اسلام میں عفو و در گزر کو زیادہ اہمیت کہ '' خشکی و تری پر انسانوں کے اپنے ہاتھوں فساد ظاہر ہو گیا اس لئے جو انہوں نے کیا ان کو اس کے نتائج بھکتنا ہوں کے شائد کہ وہ ہدایت پا جائیں''۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ انسانی فساد سے آج کل مختلف فورم سے بین الا قوامی امن کے لئے نہ خشکی محفوظ رہے گی اور نہ تری ہر جگہ فساد ہی فساد ہو گا اور انسان بے بس سا ہو جائے گا۔ قرآن کریم وہ عظیم و بر تر کتاب ہے جو نہ صرف یہ کہ مسلہ بتاتی ہے ،اس کی نشان دہی کرتی ہے بلکہ اس کا حل بھی بتاتی ہے ۔ قرآن کریم میں عالمی امن کے دو حل بتائے ہیں ۔ پہلا حل انسانوں کی اخلاقی تربیت ہے ۔ بچہ کی اس طرح تربیت کی جائے کہ وه فطری طور پر ظلم ، زیادتی ،جبر ، نا جائز طور پر د هونس دهاندلی اور لوٹ کھسوٹ سے نفرت کرے اور اس کاضمیر اسے ایسا کرنے سے روک دے ۔ یہ ایک صبر آزما ، محنت طلب اور مشکل کام ہے اور پھر ایسا کرنا عالمی سطح پر اور بھی ایک کمبی مدت کا تقاضا کرتا ہے ۔ دوسرا حل جیسا کہ سورۃ الانفال آیت ۲۱ میں ہے ۔ اور مسلمانو کو چاہئے کہ تم ان لڑنےوالوں کے لئے جس حد تک ممکن ہو طاقتیں جع کر لو .....تاکه کوئی کم تر اور کمزور شمجھ کے تم پر حملہ آور نہ ہو گے۔ اس کے ساتھ ہی یه ارشاد تجمی فرما دیا جیسا که سورة الانفال آیت ۲۲ میں ہے کہ " اگر تمہاری تیاریوں کو دیکھ کر وہ کافر صلح کی طرف مائل ہوں تو اے رسول تو بھی صلح کی طرف ماکل ہو اور اللہ پر توکل کر ، الله يقيناً بهت دعائيں سنے والا اور بہت جانے والا ہے۔ ''یہ ہے عالمی امن کا وہ اصل نسخہ جو قرآن کریم نے بتایا ہے کہ یوری تیاری اور طاقت جمع کرنے کے باوجود تم نے پہل شیں کرنی بلکہ اگر

دی گئی ہے۔ بين الاقوامي امن تحقیف اسلحہ کی تحاویز آ رہی ہیں جو بظاہر لفاظی حد تک تو بہت دکش معلوم ہوتی ہیں ۔کیکن بنظر عمیق جائزہ لیا جائے تو اتن سود مند ثابت سمیں ہوتیں کیونکہ کوئی بھی ساری دنیا کو تخفیف اسلحہ پر آمادہ شیں کر سکتا اور نہ ہی کوئی اپنے جدید ترین اسلحہ کو تباہ کرکے عام ملکوں کی سطح پر آئے گا اور نہ ہی اپنی بالا دستی سے دست بردار ہونے کو تبار ہے۔ ویسے ہی یہ غیر فطری بات ہے کہ ایک طاقت ور کو کہا جائے کہ وہ اپنی طاقت ختم کرکے عام حالت میں آ جائے۔ جب سے دنیا کا تہذیبی دور کا آغاز ہوا ہے ہر کوئی اپنی بساط کے مطابق اپنی طاقت اور بالا دستی بڑھاتا ہوا نظر آتا ہے ۔ جیسا کہ روزمرہ زندگی میں ہمیں نظر آتا ہے کہ تمام انسان ذہنی ، جسمانی ، علمی ، معاش کحاظ سے ایک جیسے تنہیں اور اسی تفریق کی بنا پر وہ ایک دوسرے کے لئے کام کرتے ہیں جس سے انسان کی اپنی اور دوسرے کی بھلائی ہوتی ہے اور کاروبار زندگی چکتا ہے ۔ ہمارا نظام شمسی تبھی اس کی واضع دلیل ہے کہ اس میں شامل تمام سیارے اور ستارے اایک جیسے نہیں، کوئی بڑا ہے کوئی چھوٹا، کوئی ساکن ہے کوئی متحرک اور کوئی روشن ہے تو کوئی دوسرے سے روشنی لے رہا ہے۔اسی لئے خدا نے فرمایا کہ کو سدھارنے کے لئے سزا بھی ضروری ہے لیکن تخلیق کائینات پر غور کرو اور دیکھو '' وما خلقت

کہ کسی جرم کے بدلہ میں تو سزا دی جا سکتی ہے اور سزا بھی معاشرہ کا ہر فرد جس سے زیادتی ہوئی ہو نہیں دے سکتا بلکہ سزا دینا قانون کے مطابق « اوالام " یعنی حاکم وقت کا کام ہے کہ اس سے ہی ملکی امن قائم رہ سکتا ہے ورنہ انکار کی ، بد نظمی ، دشمنی اور خانہ جنگی پھیل جاتی ہے ۔

قُل کی دو اقسام ہیں ایک جسمانی قُل اور دوسرا معاشرتی قتل ۔ جسمانی قتل تو واضح ہے لیکن معاشرتی قتل بظا ہر نظر نہیں آتا جسے عام طور پر کوئی دینی سربراہ یا گروہ سزا کے طور پر کسی شخص کو معاشرتی بائیاٹ کی شکل میں دیتا ہے۔ جے عرف عام میں مقاطعہ کہتے ہیں۔ یہ سزا کفار مکہ نے ابتدائی مسلمانوں کو شعب ابی طالب میں محصور کر کے دی جو قتل سے بھی بد تر ہے اس میں بیچ بوڑھے ، عورت مرد سب شامل ہوتے ہیں۔ یہ سزا کفار مکہ نے اپنی دھاک بٹھانے اور مسلمانوں کو تھنے ٹیکنے پر مجبور کرنے کے لئے دی تاکہ وہ اسلام کو چھوڑ کر کفار مکہ کے دین کی طرف لوٹ آئیں ۔

آج کل اس طرح کی سزا دینی سربراہ یا گروہ اس شخص کو دیتا ہے جو اس کی رائے یا تھم سے انتلاف کرتا ہے لیکن اس کا مقصد آج بھی وہی ہے جو پہلے تھا یعنی دھاک بٹھانا اور گٹھنے ٹیکنے پر مجبور کرنا۔ اگر قرآنی تعلیم کو صحیح طور پر سمجھا جائے اور اس پر عمل کیا جائے تو معاشرہ میں امن و سکون قائم کیا جا سکتا ہے اور ہر کوئی آزادانہ زندگی بسر کر سکتا ہے۔ معاشرہ کے بے راہ رو افراد اسرا اصلاح کے لئے ہو بگاڑ پیدا کرنے کے لئے نہ احذا باطلا" یہ سب کچھ بے کا را نہیں پیدا کیا گیا۔



نحن انصارالله

اور جب جاہلوں سے ان کی بات چیت ہوتی ہے تو بحث میں الجھنے کی بجائے ان پر سلامتی بھیج کر الگ ہو جاتے ہیں۔''

یہ وہ سنہری اصول ہے کہ اگر کسی سے دینی یا دنیادی معاملہ پر اختلاف پیدا ہو جائے تو بحث میں الجھنے کی بجائے احسن طور پر الگ ہو جائو اور کچ بحثی نہ کرو کہ اس سے فساد پیدا ہوتا ہے جو اللہ تعالی کو پیند شیں۔ اس لئے سورت الزمر آیت ۲۸ میں ہے '' ہم نے اس قرآن میں لوگوں کو طرح طرح کی مثالیں دی ہیں تا وہ ہوش میں آئیں ''۔اور سورت الحشر آیت ۲۲ میں ہے '' یہ مثالیں ہم لوگوں کے سامنے اس لئے بیان کرتے ہیں کہ وہ غور و فکر سے کام لیں۔''

اللہ تعالی تو قرآن کریم میں متعدد جگہوں پر سوچنے ، غور و فکر کرنے ، عقل سے کام کینے اور احسن طریق اپنانے کا تحکم دے رہا ہے اور کھول کھول کر وہ باتیں بتا رہا ہے جن سے معاشرتی اور ملکی امن قائم رہ سکے اور فساد کو نہ صرف نا پند فرماتا ہے بلکہ اس سے منع کرتا ہے بلکہ یمال تک کہہ دیا كه '' الفتية اشد من القتل'' سورت البقره آيت ۱۹۲ یعنی فتنہ فساد پھیلانا قتل سے بھی بڑا جرم نَفۡشَابِغَيۡرِنَفۡس اَوۡفَسَادٍفِى الۡاَرۡضِ فَكَاَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَبِيْعًا ﴿ وَ مَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا آَحْيَا النَّاسَ جَمِيْعًا" جس نے بغير کس جان کے بدلہ کے کسی نفس کو قتل کیا یا زمین میں فساد کیا تو ایسے ہی ہے جیسے اس نے تمام انسانوں کو قتل کر دیا اور جس نے کسی کی جان بخش اس نے گویا تمام انسانوں کو زندگی دی''۔ یہاں یہ نقطہ بہت اہم ہے

امن و امان قائم رکھنے کے لئے ضروری ہے ۔ یمی ''و اقیمو الوزن'' ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ حاکم روحانیت میں بہت سے دوسرے لو گوں سے كم هو يا ان كا جم عقيده نه هو ليكن چونكه وه حاكم ہے اس لئے اس کا تحکم ماننا '' اوالاامر'' کی حیثیت سے ضروری ہے۔ حاکم بھی '' و اقیمو الوزن'' کے تحت آتا ہے اور اس کا وہ تحکم جو خدا اور اس کے رسول کے تحکم سے متصادم ہو ماننا ضروری نہیں \_حاکم کا کام ملکی انتظام و انصرام ، امن و امان قائم رکھنا ہے اس کا کام شہریوں کے عقیدہ اور ایمان میں دخل دینا نہیں اور نہ ہی شہریوں کا کام ہے کہ اس کے عقیدہ اور ایمان میں دخل دیں۔ ہاں تمام شہریوں کو اپنے عقیدہ کے اظہار اور پرچار کی آزادی ہے جیسا کہ قرآن کریم میں سورت النحل آیت 126 میں ہے '' اپنے رب کے رائے کی طرف دعوت دو حکمت اور عمدہ نصیحت کے ساتھ لوگوں سے مباحثہ کرو ایسے طریق پر جو بہترین ہو'' ۔ کسی کا دل د کھانے والا ، طعن و تشنیع والا نہ ہو ۔ پھر سورت الانعام آیت ۱۰۹ '' اور تم ان کو گالی نہ دو برا بھلا نہ کہو جن کی اللہ کے سوا وہ عبادت کرتے ہیں یا جو ان کے سربراہ ہیں تا ایسا نہ ہو کہ وہ دشمنی میں بغیر علم کے یا ان جانے میں اللہ کی توہین کریں '۔ اس آیت میں واضع طور پر پند و نصائح یا تبلیغ کرنے کا طریقہ اور اسلوب بھی بتا دیا امن و امان رہے کہ اللہ تعالٰی فساد کرنے والوں کو

<u>় </u> শি হুজু হুস্থ

ذیل میں آ گیا۔ اس سے گھریلو ،معاشر تی ، ملکی اور بین الاقوامی امن تہ و بالا ہوتا ہے اور تباہی کا باعث بنتا ہے۔ آج دنیا پر نظر دوڑا کر دیکھیں تو فسق و فجور، دهنگا فساد اور لژائیال اس خدائی فرمان پر عمل نہ کرنے کا نتیجہ ہے ۔سورت النساء کی آیت ۲۰ اللہ کی اور اس کے رسول کی ا ور جو تم میں سے تم پر حاکم ہو ،حاکم خلیفہ ، بادشاہ ، صدر یا وزیر اعظم اسکی اطاعت کرو ۔

یہ آیت زندگی کے دو شعبے بتاتی ہے۔ ایک، ایمان یا اعتقاد اور دوسرے ، انتظام یا حاکم ۔ دونوں زندگی کے لئے ضروری ہیں اور دونوں میں توازن ہونا بھی اتنا ہی ضروری ہے جتنا ان پر عمل کرنا یعنی ایک کے بغیر دوسرا ادھورا ہے اگر کوئی پہلے حصہ یعنی اللہ اور رسول پر پختہ ایمان رکھتا ہے اور دوسرے حصہ یعنی حاکم کی کما حقہ کامل اطاعت کرنے والا نہ ہو تو پہلا حصہ بھی ناقص ہو جاتا ہے کیونکہ وہ خدا اور اس ے رسول کے تھم پر عمل کرنے والا نہ ہوا کیونکہ اللہ تعالٰی تحکم دے رہا ہے کہ اپنے حاکم کا تحکم مانو جب خدا اور اس کے رسول کے تحكم پر پورى طرح عمل نه كيا تو ايمان كا مل نه رہا ۔ اس لئے ضروری ہے کہ دونوں پر عمل کیا جائے۔ دونوں کے سلسلہ میں '' و اقیمو الوزن '' کا تحکم ہے ۔ یہ تو ظاہر ہے کہ حاکم یا اقتدار اعلیٰ کا روحانیت میں بھی سب سے اعلیٰ و برتر ہونا ضروری نہیں روحانیت اس کا ذاتی معاملہ ہے جس کا انتظام کہ کسی کے مذہبی سربراہ کو بر بھلا مت کہو بلکہ ان سے کوئی تعلق نہیں۔ یہ عین ممکن ہے کہ ایک کی تعظیم کرو تا معاشرہ میں نفرت پیدا نہ ہو اور روحانیت میں اعلیٰ مقام پر شخص انتطامی کحاظ سے نا ابل یا ناقص ہو اور اسی طرح ایک اچھا منتظم روحانی 🛛 پیند تنہیں کرتا۔ پھر سورت الفرقان آیت ۲۴ میں لحاظ سے اعلیٰ مقام پر ہو گلین حاکم کا تحکم ماننا ملکی ستحکم ہے '' اللہ کے بندے زمین پر اکڑ کر شیں چلتے

ستمبرتا دسمبرا ۲ ۲۰

نحن انصارالله

**د نیا کا امن قرآن کی تعلیمات کی روشنی میں** تاضی محمہ حارث، تورانٹو

کا مفہوم وقت اور حالات کے مطابق سمجھنا اور جاننا ضروری ہے ۔ جیسے کسی زمانہ میں اونٹ صحرا کی اور گھوڑا میدانی علاقہ کی تیز ترین سواری سمجھی جاتی تقصی لیکن اب ان کی جگہ ہوائی جہاز اور دوسری جدید ایجادات نے لے لی ہے۔

سورة البقره کی آیت ۲۰۲ " الله فساد کو پیند نهیں كرتا'' اور سورة القصص آيت ٢٨ الله فساد كرنے والوں کو بیند شیں کرتا کو ملا کر پڑھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالٰی ہمیں ضابطہ حیات دے رہا ہے اور ہدایت فرما رہا ہے کہ ایمان اور انتظام دو الگ الگ چیزیں ہیں جیسا کہ سورۃ النساء آیت ۲۰ میں ہے ۔ ا: اللہ تعالٰی اور اس کے رسول کی اطاعت ۲: اولوا لامر کی اطاعت اگر ان کو الگ الگ رکھو کے تو امن میں رہو گے، دینی اور دنباوی دونوں کحاظ سے ترقی کرو گے تچلو پھولو ے لیکن جیے ہی تمہارا یہ توازن بگڑا تم گھاٹے میں چلے جاؤ گے۔لیکن دونوں میں توازن کا ہونا بہت ضروری ہے جیسا کہ سورۃ الرحلن آیت ۱۰ "وَ أَقِيْهُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَ لَا تُخْسِرُوا الْبِيْزَانَ " يعنى انصاف سے وزن قائم رکھو اور اس توازن کو خراب نہ ہونے دینا سے واضع ہے۔

اس واضح تحکم سے پند چپتا ہے کہ توازن جہاں بگڑا وہیں فساد یا خرابی پیدا ہوئی ۔ یہ اصول زندگی کے ہر شعبہ پر حاوی ہے خواہ دینی ہو ، دنیاوی ہو، معاشرتی تعلقات ہوں یا گھریلو سطح پر ہو یا بین الاقوامی سطح پر ہو۔ سب سے حیووٹا یونٹ گھرہوتا

> ।**।** इ्रा

انسان فطری طور پر معاشرت پیند ہے اس کے لئے اکیلا رہنا نہ صرف مشکل ہے بلکہ نا ممکن ہے۔ جب انسان معاشرہ میں رہے گا تو اختلاف بھی پیدا ہو گا اور معاشرتی نظام چلانے کے لئے ضروری ہے کہ سبھی ایک دوسرے کی بہتری اور بھلائی کے لئے کام کریں۔ قرآن کے اندر انفرادی اور سماجی بھلائی کی تعلیمات کا خزانہ موجود ہے۔

معاشرہ کا سب سے تچھوٹا حصہ یا یونٹ گھر ہوتا ہے۔ اس کے بعد ملکی اور بین الاقوامی تعلقات آتے ہیں۔ کوئی بھی گھر یا ملک سربراہ کے بغیر نہیں چل سکتا اور گھر یا ملک کے افراد اپنے میں سے اس کو اپنا سربراہ بنا لیتے ہیں جس کو وہ سیجھتے ہیں کہ بہتر طور پر ان کی حفاظت کر سکتا ہے یا طاقتور خود ان کی حفاظت کی ذمہ داری سنجال لیتا ہے اور ان کے مسائل کو حل کرنے کی کو شش کرتا ہے اور ان کے لئے آرام و سکون میا کرتا

قرآن کریم کا دعویٰ ہے کہ یہ آفاتی کتاب ہے جو تمام دنیا کی قیامت تک کے لئے راہنمائی کرتی ہے۔ اس کو عربی زبان میں نازل کیا گیا۔ عربی ایک وسیع زبان ہے۔اسے ام لالسان بھی کہتے ہیں۔ یہ ایسی زبان ہے جس میں ایک لفظ کے بے شار معنی ہو سکتے ہیں ۔ عین ممکن ہے کہ کبھی کسی لفظ کے ایک خاص معنی کو زیادہ مناسب سمجھا گیا ہو لیکن برلتے وقت اور حالات کے مطابق وہ معنی انٹے مناسب نہ رہے ہوں ۔اس لئے قرآن کریم

نحن انصارالله

ہے۔اگر ماں باپ ، بہن بھائیوں یعنی آبائی رشتہ داروں یا سسرالی رشتہ داروں کی طرف زیادہ جھکائو ہو تو گھر میں فساد کا باعث بنتا ہے اگر ان تعلقات میں توازن رکھا جائے اور '' تخسرو المیزان '' نہ ہو تو گھر امن و سکون ، راحت و خوش کا گہوارہ بن جاتا ہے اس کا دوسرا نام جنت ہے ۔ یہی صورت حال وسیع پیانے پر معاشرہ کی سطح پر ، ملکی اور بین الاقوامی سطح پر لاگو ہوتی ہے۔

<sup>د</sup> جیو اور چینے دو'' کی پالیسی پر عمل کیا جائے اور دوسروں کا فکر کرنے کی بجائے اپنا فکر کیا جائے اور قرآنی ہدایت سورۃ کیتین آیت ۱۸ ''وَمَاعَلَیْنَآ إِلَّا الْبَداغُ الْمُبِينُ " ير عمل كيا جائ اور جس بات کو چیز کو آپ بہتر اور اچھا سمجھتے ہیں وہ دوسروں تک پہنچائیں اور جس چیز یا بات کو دوسرے بہتر اور اچھا شبھتے ہیں وہ ان کی سنی جائے اور پھر دوسروں کو بھی آزادی سے فیصلہ کرنے کا موقع دیا جائےاور خود بھی آزادی سے فیصلہ کیاجائے اور سی سے کوئی تعرض نہ کیا جائے تو یہی '' و اقیمو الوزن'' ہے اور جہاں اپنی پیند ، مرضی ، خواہش یا اپنا انتخاب دوسرے پر مسلط کرنے کی کوشش کی گئی یا دوسرے کا حق غصب کرنے ، اس پر قبضہ کرنے اور دوسرے کو اس کے جائز حق سے محروم رکھنے کی کو شش کی گٹی وہیں خدا تعالٰی کے حكم كى خلاف ورزى ہوئى اور '' تخسر وا الميزان'' کا ار تکاب ہو گیا اور فساد کا باعث بنا۔ اور '' واللہ لا يحب الفساد " الله تعالى فساد كو پيند شيس كرتاكى

ستمبرتا دسمبرا۲۰۲ء

محاسن قرآن کریم ہے شکرِ ربِّ عَزوجَل، خارج از بیاں جس کے کلام سے ہمیں اس کا مِلا نشاں وہ روشن جو پاتے ہیں ہم اس کتاب میں ہو گی نہیں مجھی وہ ہزار آفتاب میں اس سے ہمارا پاک دل و سینہ ہو گیا وه این منه کا آپ می آئینه مو گیا أس فے درختِ دِل كو معارف كا كچل ديا ہر سینہ شک سے دھو دیا ہر دِل بدل دیا (برايين احمديد حِصّه ينجم صفحه اوّل نصرة الحق مطبوعه ١٩٠٨ء)

مورخه ۳ ستمبر ۲۰۰۵ء کو حضور انور نے مجلس عاملہ انصار اللہ جرمنی کی میٹنگ کے دوران قائد تعليم كو بدايت ديت فرمايا: " عامله ممبران کا بھی جائزہ لیں کہ کتنوں نے یہ کتاب پڑھی ہے ۔مرکزی طور پر سارے ملک کے انصار سے امتحان لیں فرمایا کسی کتاب کے چند صفح دے دیں ۔ بے شک کتاب دیکھ کر حل کردیں یہ کام کرلیں بہت بڑا کام ہے۔" (بحواله سبيل الرشاد حصه چهارم صفحه (۹۸) حرف آخر مذکورہ بالا ارشادات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ شعبہ تعلیم مجلس انصار اللہ کے تحت تعلیمی امتحانات كا اجراء حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام اور آپ کے خلفاء کی ہدایت کی تعمیل میں کیا گیا ہے ۔اس لئے انصار بھائیو ں سے عاجزانہ در خواست ہے کہ خدارا ان امتحانات کی طرف اس نیت کے ساتھ سنجیدگی سے لوٹیں کہ اگر بغیر نقل کئے ہم فیل بھی ہو گئے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ ہم "بُوٹی " کے استعال سے پاس ہوں۔اگر نقل سے ہی یاس ہو نا ہے توایسے میں تعلیم کیا اور امتحان کہا۔ ایک شعر کے ساتھ اجازت: اس نے بدل کے رکھ دیے میرے حواس تھی جتنا وہ دور لگتا ہے اتنا ہے پاس بھی امام زمان حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام کی تحریروں کو قدر کی نگاہ سے دیکھیں اور ان خزائن سے اپنی حقولیاں بھریں ۔ ایسا تو تنہیں ہورہا کے نقل کے اس رجحان سے ہم کسی گناہ کے مر تکب ہو رہے ہوں؟ ذرا سوچئے .....

نحن انصارالله



<u>କ୍ଟେଡି</u> || ବ୍ୟତ୍ସ୍ଟ୍ରୁଙ୍କ

بھی ہیں بہت سے جن کو ان باتوں کا علم نہیں ۔ موعود تقتحا ایک ارشاد کمال ہو کہ اس سلسلہ اور اس دعویٰ کے متعلق جو حضرت خلیفة المسيح الثانی ٌ فرماتے ہیں کہ نثان اور دلائل اور برامین تویه اقطعیه خدا تعالی نے ( سبيل الرشاد حصه دوم صفحه ۳۵۲\_۳۵۷ ) ان تینوں مجالس کو کوشش کر نی چاہئے کہ ایمان ظاہر فرمائے ہیں ان سب کا اس کو علم ہو ۔ پس ان ہر ناصر اپنی ذات میں مربی بن کر اپنی دینی علم تمام امور کے لئے یہ قرار پایا ہے کہ اپنی جماعت بالغیب ایک میخ کی طرح ہر احدی کے دل میں اس کی کمزوری کا جائزہ لے کے تمام لائق اوراہل علم اور زیرک اور دانشمند طرح گڑ جائے کہ اس کا ہر خیال،ہر قول اور ہر حضرت خلیفة المسيح الرائع فرماتے ہیں کہ بہت سے لوگوں کو اس طرف توجہ دی جائے کہ وہ ۲۴ عمل اس کے تابع ہو اور یہ ایمان قرآن کریم کے ایسے احمدی میرے علم میں ہیں جنہوں نے خود علم کے بغیر پیدا نہیں ہو سکتا ۔جو لوگ فلسفیوں کی د سمبر ۱۹۰۱ء تک کتابوں کو دیکھ کر اس امتحان کے جھوٹی اور پُر فریب باتوں سے متاثر ہوں اور قرآن این تربیت کی ہے اس لئے کہ ان کا دل پہلے تر یا تھا لئے تیار ہو جائیں ۔ تعطیلوں پر قادیان پینچ کر امور کریم کا علم حاصل کرنے سے غافل رہیں وہ ہر گز ۔ان کے دل نے اس بات کو محسوس کیا تھا کہ جو متذکرہ بالا میں تحریری امتحان دیں ۔ (بحواله مجموعه اشتهارات جلد سوم صفحه ۴۲۹، ۴۲۰۰) مقام اور مرتبہ مجھے حاصل ہوا ہے اس کے مطابق کوئی کام نہیں کر سکتے ۔ پس مجالس انصار اللہ،خدام اس تناظر میں حضرت مسیح موعود علیہ السلام مجھے علم نہیں ہے اور اس لحاظ سے میں چیچھے رہ گیا الاحمديد اور لجنہ كايہ فرض ہے اور ان كى يہ پاليسى ہوں ۔چنانچہ اس وجہ سے ان کے دلوں میں شوق ہونی چاہئے کہ وہ یہ باتیں قوم کے اندر پیدا کریں د سمبر کے آخر میں جو احباب کے واسطے امتحان پیدا ہوئے انہوں نے ازخود مختتیں کیں ،خود پڑھنا اور ہر ممکن ذریعہ سے اس کے لئے کو خش کرتے شروع کیا، پی کمزوریوں کو دور کیا، اگر دلائل میں رہیں ۔ کیچروں کے ذریعہ،اسباق کے ذریعہ اور بار بار تجویز ہوا ہے اس کو لوگ معمولی بات خیال نہ كمزور تصح تو دلائل كى طرف توجه كى ـ غرضيكه مربى امتحان لے کران باتوں کو دلوں میں راشخ کیا جائے۔ کریں اور کوئی اسے معمولی غذر سے نہ ٹال دے۔یہ حضرت مسيح موعود عليه السلام كى كتب كو بار بار دل میں پہلے پیدا ہوتا ہے تب انسان حقیقت میں ایک بڑی عظیم الثان بات ہے اور چا بیٹے کہ لوگ بٹر بھا جائے۔ (تقریر ۲۷ دسمبر جلسہ سالانہ ۱۹۴۱ء بحوالہ سبیل الرشاد حصہ ادّل صفحہ ۵۹\_۵۸) اس کے واسطے خاص طور پر اس کی تیاری میں لگ علمی اور دینی تربیت حاصل کرتا ہے ۔ ( سبیل الرشاد حصه سوم صفحه ۲۲۶) **جاویں۔** (ذکر حبیب صفحہ ۲۸۸) مطالعہ کتب اورامتحانات کے بارے میں قیادت انصار کو بنیادی مساکل کے علم کی طرف توجہ دین تعلیم کو ہدایات پھر حضور محصور جماعت کو تفقہ فی الدین کی جانب چاہئے. ۵ جولائی ۲۰۰۵ء بروز منگل حضرت خلیفة المسیح توجہ دلا تے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضرت خلیفة المسيح الثالث فرماتے ہیں کہ لیکن جو الخامس ایدہ اللہ تعالٰی نے اراکین نیشن مجلس عاملہ ہماری جماعت کو علم دین میں تفقّہ پیدا کرنا میرے مخاطب ہیں اطفال اور نوجوان،خدام الاحمدیہ انصار اللہ کینیڈا کے میٹنگ کے دوران قائد تعلیم کو چاہیے ۔۔ ہمارا مطلب یہ ہے کہ وہ آیاتِ قرآنی و کی عمر کے یا بچے جن کو میں کہو ں گا یا نوجوان ہدایت فرمائی کہ مطالعہ کتب میں اور امتحانات میں احادیث نبوی اور ہمارے کلام میں تذبر کریں، قرآنی ہیں جنہیں کہوں گا وہ دو قشم کے ہیں اور ایک مجلس عاملہ کو بھی شامل کریں اور ان سے رپورٹ معارف و حقائق سے آگاہ ہو ب۔ اگر کوئی مخالف ان تو وہ ہے جو احمدی گھر میں بچہ پیدا ہوا پھر وہ لیتے رہا کریں کہ کتنے صفحات کا مطالعہ کیا ہے پر اعتراض کر نے تو وہ اسے کافی جواب دے سکیں اپنی عمر سے گذرتا ہوا ایک طفل جو ہمارا نظام ہے ۔ایک دفعہ جو امتحان کینے کی تجویز کی گئی تھی،بہت ۔ مقصد یہ ہے کہ حضرت مسیح موعود علیہ السلام کی اطفال کا اس کی عمر کو پہنچا ۔پھر اس سے نگلا ۔پھر کتب کے خزانے میں سے حصہ کیتے رہیں۔ ضروری تقمی ۔اس کا ضرور بندوبست ہونا چاہئے ۔ وہ خدام الاحمدیہ کی عمر کو پہنچا ۔پھر اس سے نکلا (ملفوظات حبلد پنجم صفحه ۲۱۲،۲۱۱) ( سبیل الرشاد حصه چهارم ۹۳۰)

|• • • •

دین تعلیم سیکھنے کے بارے میں حضرت مصلح \_پھر وہ انصار اللہ کی عمر کو پہنچا ۔انصار میں سے

ستمبرتا دسمبرا ۲۰۲۶

نحن انصارالله

فرماتے ہیں کہ

میں کم از کم ایک سو آدمی ایسا اہل فضل اور اہل

نقل کابڑھتا ہوا رجان خالد محمود شرما ايديشن قائد تعليم \_ مجلس انصار الله كينيدا

کہتے ہیں کہ نقل کے لئے عقل چاہیے گر جس سکتا ہے۔ مگر آج میں جس بُوٹی کی بات کرنے گا۔ اگر ہم نے ان روحانی خزائن کی آج قدر نہ ک طرح کی نقل ان دنوں ہمارے ہاں چل رہی ہے لگا ہوں وہ ہمارے انصار اللہ کے امتحانات میں تو نہ صرف ہم اپنی آنے والی نسلوں کے مجرم تو تو کہنا پڑے گا کہ عقل ہے محو تماشائے لب بام استعال ہوتی ہے اور المیر یہ ہے کہ اس کے تھہرے گے ہی ہم غیروں کے لئے بھی اپنی کم رجان میں دن بدن اضافہ ہوتا جا رہا ہے جو علمی کی وجہہ سے ٹھو کر کا موجب بنیں گے۔

کے سراسر منافی ہے۔انصاراللہ کی عمر تو ایک پختہ کتابیں پڑھنے والوں کے نایاب ہونے کی میں نے اور بات کی اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ انصار اللہ کے تعلیمی مقابلہ جات میں یوزیشنیں لینے والوں کو جو بک سٹور کے واؤچر دیئے جاتے ہیں وہ استعال ہی نہیں گئے جاتے۔ گزشتہ سال خاکسار کا ایک مضمون ''قیادت تعلیم کے تحت تعلیمی امتخانات کی اہمیت "کے عنوان سے روزنامہ الفضل آن لائن مور خد ٢جولائی ۲۰۲۰ء کی اشاعت میں شائع ہوا تھا ۔جو روزنامہ الفضل آن لائن کی ویب سائٹ پر بھی پڑھا جاسکتا ہے ۔آج ضرورت محسوس ہور ہی ہے کہ اس میں سے چند حوالے پیش کئے جائیں جن سے ان امتحانات کو نقل سے پاس کرنے کی شائد کوئی حوصله شکنی ہو سکے۔

امام حضور ایده الله تعالی بنصره العزیز دن رات تهمین اصلاح نفس کی طرف متوجہ کرتے رہتے ہیں ۔ مگر ہم کس قشم کی اصلاح کررہے ہیں کہ ہم اپنے پڑھنے والے نایاب ہوتے جارہے ہیں تبھی آپ کی مصروفیات کا لحاظ رکھتے ہوئے صرف کتاب کا ایک صفحہ پڑھنے کی کم از کم توقع کی جاتی ہے۔ حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام جن كو خدا

ابھی۔ اتفاق سے میں ایک دن پاکستانی ٹی وی ٹاک شو پرو گرام دیکھ رہا تھا جس میں پرو گرام ایک قابل فکر بات ہے۔ جو ہمارے احمد یہ کلچر کے میزبان وزیر تعلیم سے گفتگو فرما رہے تھے اور چنچ کچنج کر وزیر موصوف سے یوچھ رہے تھے کہ شعور والی عمر ہوتی ہے۔ ہمارے ہر قول و فعل امتحانات میں نقل کا رجحان بڑھتا ہی چلا جا رہا ہے پر ہماری نئی نسل کی نظریں گگی ہوئی ہیں ایسے اور طلباء بڑی دیدہ دلیری سے سرعام نقل لگاتے ہیں سمیں اگر ہمارا ہی یہ نمونہ ہوگا تو ہم ان بچوں ایک ویڈیو میں یہ منظر دیکھا تو واقعناً عقل گم ہو سے کیا توقع رکھے سیٹھے ہیں ۔ہمارے پیارے گئ کہ یہ ہو کیا رہا ہے بیچ اپنے موبائل کے دانش اب آنے والے سوالات کے جوابات کی تازہ رسد سے فائدہ اٹھا رہے تھے۔ابھی میں اس انتظار میں ہی تھا کہ کب میری گمشدہ عقل واپس آتی ہے انصاراللہ کے آن لائن تعلیمی امتحانات میں دئے کہ مجھے بھی واٹس ایپ پرایک" بُوٹی" ملی جس گئے اس ایک صفحہ کو بھی نہیں پڑھ سکتے جس پر مجھے ایک شعر مگر بنتی کے حوالے سے غالب کا سمیں اس سوال کا جواب ہے۔ ویسے بھی اب کتابیں مجھے چھڑنے لگا:

> آگے آتی تھی حالِ دل یہ منسی اب کسی بات پر نہیں آتی

گریہ منسی کا گم ہو جانا تو حساس ہونے کا نتیجہ ہے۔ تفکر کی نشانی ہے اور سنجیدہ سوچ کی غماضی ہے مگر جہاں اقدار کا بیڑہ غرق ہو گیا ہواور یوری نسل ہی انحطاط کا شکار ہو وہاں نظام کا بھٹہ تو پیٹھے گا خیر جب وزیر تعلیم جلی کٹی سن کر ذرا سنجیدہ ہوئے تو کہنے لگے سائیں یہ کلچر ہے اب س س کو روکا جا

نے سلطان القلم کا لقب عطا فرمایا اور جب یہ مرکزی تعلیمی امتحانات حضرت مسيح موعود عليه السلام كي خوائهش مباركه تحریرات اس عارف باللہ کے قلم سے ککھی جاتی یه تقی که افراد جماعت دینی علوم میں مہارت تھیں تو جس طرح حضرت خلیفة المسیح الثانی 🖞 نے حاصل کریں اور پھر ان کے امتحانات بھی ہو ں تاکہ فرمایا که اس وقت آب پر فرشت نازل ہوتے تھے ان کے علمی معیار کا اندازہ لگایا جاتا رہے ۔چنانچہ اور ان تحریرات کو پڑھنے والوں پر بھی فرشتے نازل ہو نگے۔ تو ہم میں سے وہ کون بد نصب ہوگا حضرت مسيح موعود عليه السلام فرماتے ہيں کہ چونکہ یہ ضروری سمجھا گیا ہے کہ ہماری اس جماعت جو فرشتوں کی معیت میں وقت گزارنا نہ چاہے

ستمبرتا دسمبرا ۲۰۲۶ء

س، فروری ۲۰۱۹ء ۔ والیسی کا سفر: آخری دن ایک بار پھر مسجد نبوی اور روضہ رسول طرقیآیہ پر حاضری دی۔ بعد ازاں قریب ہی تھجور مارکیٹ گئے جہاں سے تھجوریں اور تحائف اپن پیاروں کے لئے خریدے۔ مدینہ سے جدہ کا سفر گاڑی سے قریباً ہم تھنٹے کا تھا۔ جدہ ائیر پورٹ میں داخل ہونے سے پہلے آبِ زمز م کی بوتلیں خریدیں ۔ والیہی کی فلائٹ براستہ جدہ ۔ فرینکفرٹ۔ ٹورانٹو تھی۔ الحمدللہ عمرہ کے بابرکت سفر کے بعد بخیریت تھر والیس پہنچ گئے۔ جنت البقیع: الحظے روز جنت البقیع جانے کا موقعہ ملا جہاں حکومتی حکم کے تحت عورتوں کا داخلہ ممنوع ہے۔ نیز یماں بھی ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا منع ہے۔ یہ ایک وسیع میدان ہے جہاں لا تعداد تحی ہے میں بیں جو صحابہ "کرام اور دیگر شخصیات کی ہیں مگر کسی قبر کا کوئی کتبہ یا تحریر نہیں کہ جس سے شاخت ہو سکے۔ زیارات مدینہ : مدینہ میں بھی مختلف زیارات اور

مشہور مساجد دیکھنے کا موقعہ ملا جس میں مسجد قبا ۔ ( اسلام کی پہلی مسجد جہاں بنی ِ پاک ﷺ ریاض الجنة: منبر رسول طنینی آبتم اور روضه اقدس کے در میان کا حصه ریاض الجنة کہلاتا ہے۔ اس مقام کی نسبت حدیث مبارکہ میں مذکور ہے کہ یہ جگہ ( اپنی برکات کی وجہ سے) جنت کے باغات میں سے ایک ہے۔ اس مقام پر نوافل ادا کرنے کے لئے ایک کمبی قطار میں شامل ہو کر اور طویل انظار کے بعد چند منٹ نوافل ادا کرنے کا موقعہ ملا۔ الحمد للہ کہ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا میں جنت کے نمونہ فرش پر سجدہ کرنے کی توفیق بخش دی۔ یہاں بہت دعائیں کرنے کا موقعہ ملا۔



اللہ تعالیٰ کا بے حد شکر ہے کہ اس نے ہمیں عمرہ کی سعادت بخشی ۔ اللہ تعالیٰ تمام احمدی مسلمانوں کو ایسی سعادات کے عزم اور ادائیگی کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین ثم آمین! نے ہجرت مدینہ کے وقت قیام فرمایا تھا) ۔ مسجد جعہ، مسجد قبلتین ( اس مسجد میں دورانِ نماز ہی قبلہ کی تبدیلی کا حکم آیا تھا اور رسول کریم طلّیٰ یَلیّم اور صحابہ مین نے اپنا رخ بیت المقدس سے بیت اللہ کی طرف پھیر لیا تھا)۔ مسجد خندق ( یماں غزوہ نخندق کا معرکہ چیش آیا )، مسجد ابو بکر اور جبل احد جہاں غزوہ احد کا معرکہ ہوا اور اسی جگہ حضور طلّیٰ یَتِبْم کے دندانِ مبارک کی شہادت کا دل سوز واقعہ ہوا۔

روضہ رسول طلق تیتم : ریاض الجنة کی بائیں جانب روضہ رسول طلق تیتم : ریاض الجنة کی بائیں جانب روضہ رسول طلق تیتم ہے جس کے لئے ایک بار پھر ایک قطار میں شامل ہوئے اور چند لحوں بعد یہ عاجز اپنے آقاد مولی حضرت نبی پاک طلق تیتم کے روضہ مبارک کی جالی کے بالکل بالمقابل پینچ کیا۔ خوب دعا کی اور درود شریف پڑھا ( یماں حکومتی حکم کے تحت ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا منع ہے اور رکنا بھی منع ہے) بس آہت ہو آتھ النَّبِیُّ چلتے دعا کی جاتی ہے۔ ( اکسَکا مُرعکَیْکَ اَیُّھَاالنَّبِیُّ



تو کس قدر تکلیف سے چڑھتے ہوئے۔قریباً ایک گھنٹے بعد ہم غار کے قریب پہنچے تو فخبر کی اذان کی صدا بلند ہور ہی تھی۔یوں غار حرا میں ہمیں نوافل کا بھی موقعہ مل گیا اور غار کے باہر نماز فخبر بھی ادا کی۔

مکہ کی زیارات: غار حرا کے علاوہ مکہ میں جن زیارتوں کا موقعہ ملا ان میں غار نور، مسجد نمرہ، میدان ِ عرفات، منی (تینوں جمرات یعنی شیاطین)، مسجد جن ، مسجد بلال اور مسجد شجر شامل ہیں۔

مدینه منوره روانگی: تنییرے روز تہم بذریعہ گاڑی مدينه كے لئے روانہ ہوئے ۔ يہ سفر قريباً ساڑھے جار گھنٹے کا تھا۔ سارا راستہ کچھ پتھریلا اور کچھ صحرائی ، سبزہ بہت کم اور آبادی بھی کہیں کہیں تھی۔ سارے سفر کے دوران یہی خیال آنا رہا کہ ہمارے پیارے نبی اللہ ہوتر ہجرت مدینہ کے دوران صرف اونٹول پر سفر کرتے ہوئے کیسے پہنچے ہوں گے اور کس قدر مشکلات کا سامنا ہوا ہوگا۔ مسجد نبوی: مدینه بینچنے پر سامان ہوٹل میں رکھ کر وضو کیا اور سیدھے مسجد نبوی کی جانب چل پڑے۔ مسجد نبوی میں داخل ہونے کے لئے کل گیاره دروازے ہیں مرد اور عورتیں علیحدہ علیحدہ دروازوں سے داخل ہوتے ہیں۔ مسجد نبوی میں داخل ہونے کے بعد نوافل ادا کئے اور مسجد کو اندر سے بغور دیکھا ، انتہائی صاف ستھری اور خوبصورت قالین بچھے ہوئے تھے۔ جگہ جگہ آب زمزم متيسر تقابه

مردوں کو قدرے دوڑتے ہوئے جانا ہوتا ہے ۔صفا سے مروہ تک ایک چیکر اور پھر مروہ سے صفا تک دوسرا چکر ۔ یوں کل سات چیکر مروہ پر اختیام پذیر ہوئے۔

حلق یا قصر ( بال کٹوانا): طواف اور سعی کے فوراً بعد حجام کی دکان سے سر منڈوایا ۔

احرام: عمرہ کی غرض سے پہنا ہوا احرام اب تمام اراکین عمرہ کی ادائیگی کے بعد اتار دیا اور یوں عمرہ مکمل ہو گیا۔ الحمدللّہ ثم الحمدللّہ۔

زیارات مقامات مقدسہ : ہم کچھ دیر آرام اور نماز ظہر کے بعد خانہ کعبہ پہنچ گئے اور ایک بار پھر طواف کرنا شروع کیا اور اس بار ہمیں خطیم ( خانہ کعبہ کی ایک دیوار سے منسلک جگہ) کے اندر داخل ہونے کا موقعہ مل گیا ، یماں خانہ کعبہ کی دیوار کو ہاتھ لگانے کا موقعہ مل گیا اور دیوار کعبہ کے سایہ میں نوافل ادا کرنے کی توفیق بھی مل گئی ۔ دیوار کعبہ کو ہاتھ لگاتے ہی جسم میں عجیب سی سیفیت طاری ہوئی جس کو الفاظ میں بیا ن کرنا انتہائی مشکل ہے۔

غار حرا: دوسرے روز فجر کی نماز سے قریباً ۲ گھنٹے قبل ہم غار ِ حرا کے لئے روانہ ہوئے ۔ شیکی نے ہمیں پہاڑ کے دامن میں اتار ا جہاں سے پیدل کچی کچی سیڑھیوں سے غار حرا کی طرف چڑھنا شروع کیا ۔ جوں جوں سیڑھیاں چڑھتے تو خیال آتا کہ ہمارے آقا و مولٰی حضرت محمد مصطفی طریقیایہ

كھلا رکھتے ہیں جسے اضطباع کہتے ہیں۔طواف كا آغاز حجر اسود کے مقام سے کرتے ہیں۔ طواف کا عمل دائیں جانب سے شروع ہوتا ہے، اسلام یعنی حجر اسود کو بوسہ دینا، حجہونا یا دور سے اشارہ کرتے ہوئے طواف شروع کیا جاتا ہے۔ مسنون دعاؤں کے ساتھ طواف کی نیت کے ساتھ آغاز کیا لیکن بے پناہ رش کی وجہ سے حجر اسود کو تعظیماً بوسه دينا ناممكن تها للذا صرف اشاره كرك طواف شروع کیا۔ خانہ کعبہ کے چار کونوں میں سے ایک کونہ رکن یمانی کہلاتا ہے، اس کو بھی طواف کے دوران چھونے کی کو شش کرنا ہوتی ہے۔ازاں بعد حجر اسود تک پینچ کر ایک جگر مکمل ہوتا ہے۔ غرض یہ کہ ہم تینوں نے مسنون دعائیں کرتے ہوئے سات جیکر مکمل کئے اور آخر پر حجر اسود کے سامن كمر بوكر بسم اللهِ اللهُ أَكْبَروَ الْحَدْ كُيلُه يرها \_الحمدلتّد\_

مقام ابراہیم: طواف کے فوراً بعد مقام ابراہیم پر دو رکعات نماز ادا کی جو نماز واجب الطواف سے موسوم ہے۔ اس کا مسنون طریق یہ ہے کہ پہلی رکعت میں سورۃ الکافرون اور دوسری رکعت میں سورۃ الاخلاص پڑھی جائے۔

سعی: عمرہ کا اگلا رکن سعی کرنا ہے۔ یعنی صفا اور مروہ کے در میان سات جکر لگانا۔ کوہ صفا پر چڑھ کر خانہ کعبہ کی طرف منہ کر کے دعا کی سعادت نصیب ہوئی۔( یہ مقام بھی قبولیت دعا کا حامل ہے)۔اور پھر مروہ کی جانب جیلنا شروع کیا۔ سعی کے دوران وہ جگہ جہاں حضرت ہاجرہؓ تکلیف اور پریثانی کے عالم میں بھاگی تھیں ، وہاں

نخن انصارالله

ستمبرتا دسمبرا۲۰۲ء

ع**مرہ کی سعادت** امجد احمد، ٹورانٹو

بعد قريباً سامنے آتا تھا۔ جو نہی باب العزيز سے داخل ہو کر خانہ کعبہ کی طرف جانا شروع کیا تو ہماری سیفیت عجیب اور دل کی دھڑ کنیں بہت تیز ہو چکی تھیں ۔ مگر ایک عجیب سی خوشی اور سکون قلب تھا کہ بیت اللہ شریف کی زیارت کی سعادت نصیب ہورہی تھی۔ تھوڑی ہی دیر میں ہم ان سیڑھیوں کے قریب پیچنج گئے جن کے اترنے کے فور آبعد ہی ہماری نظر سید ھی خانہ کعبہ پر پڑنی تھی لہذا ہم تینوں نظریں جھائے آہتہ آہتہ آگے بڑھتے گئے اور یکدم نظریں اٹھائیں تو خانه کعبه پہلی دفعه نظرآگیا۔ اس قبولیت دعا کے وقت کو غنیجت جانتے ہوئے ہم ڈعاؤں میں مشغول ہو گئے۔ نہ معلوم کتنی دیر ہم ان سحر انگیز لمحات میں مبہوت کھڑے ڈعاؤں میں مشغول رہے۔جو نہی دل ہلکا ہوا اور سکون قلب میسر آیا تو اینے آپ کو سنجالا۔ سبحان اللہ ۔ الحمدللہ۔



طواف: آدھی رات ہو چکی تھی لیکن طواف کے لیئے ابھی بھی رش تھا۔ طواف کے لیئے خانہ کعبہ کے گرد سات چکر لگانا ہوتے ہیں ۔ پہلے تین چکر کو رمل کہتے ہیں جس میں تیزی سے طواف کیا جاتا ہے۔مرد احرام کی چادر سے دایاں کندھا پر روانگی کا وقت آن پہنچا ۔ہمارا سفر بذریعہ فلائیٹ ( ٹورانٹو ۔فرینکفرٹ۔جدہ) ہونا تھا۔ سفر سے پہلے عسل کیا، صدقہ ادا کیا اور دو رکعت نماز نفل ادا کی اور خدائے ذوالجلال کے حضور قبولیت عمرہ، گناہوں کی معافی نیز سفر و حضر میں آسانیاں پیدا ہونے کی دعائیں مانگیں۔فرینکفرٹ سے جدہ پرواز جب میقات ( جہاں نیت کی جاتی اور احرام باندھا جاتا ہاند صنے کے بعد دو رکعت نفل ادا کئےاور تلبیہ پڑھنا شروع کی:

لَبَّيْكَ اللَّهُمَ لَبَّيْكَ ط لَبَّيْكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ لَبَّيْكَ لَكَ لَبَيْكَ لَكَ إِنَّ الْحَبْلَ وَالنِّعْبَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ ط لَا شَرِيْكَ لَكَ میں حاضر ہوں ، یا اللہ میں حاضر ہوں ، میں حاضر ہوں ، تیرا کوئی شریک نہیں میں حاضر ہوں ، بیشک تمام تعریفیں اور نعمتیں تیرے لئے ہیں اور ملک بھی،تیرا کوئی شریک نہیں ۔

مکہ مکرمہ آمد: سرز مین مقدس پینچنے پر دلی کیفیت بیان سے باہر ہے ۔ جدہ سے مکہ مکرمہ کا سفر گاڑی پر تقریباً ڈیڑھ گھنٹے کا تھا ، ہم رات بارہ بج کے قریب مکہ مکرمہ پینچ گئے اور ہوٹل میں سامان وغیرہ رکھ کر عمرہ کی تیاری کی اور ادائیگی کے لئے خانہ کعبہ کی طرف نکل پڑے۔

عمرہ: حرم سے خانہ کعبہ کی طرف داخل ہونے کے لئے مختلف دروازے ہیں ، ہم نے باب العزیز کا انتخاب کیا جو ہمارے ہوٹل سے فکلنے کے یوں تو ہر مسلمان کی خواہش ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ اُسے نج یا عمرہ کرنے کی سعادت نصیب کرے لیکن ایک احمدی مسلمان کی حیثیت سے بلاشبہ یہ خواہش اور بھی زیادہ معنی رکھتی ہے کیونکہ پاکستان میں اس پر سخت پابندیاں عائد ہیں۔ ہم سب بھی میں اس پر سخت پابندیاں عائد ہیں۔ ہم سب بھی میں اس پر محف پابندیاں عائد میں۔ ہم ور اسی خواہش کی تحمیل کے لئے رب العزت کے حضور ہمیشہ دعا گو رہے، اور درود شریف کا ورد جاری رکھا۔ آخر کار محض اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم میں مجھے ، میری شریک حیات اور چھوٹی بیٹی کو عمرہ کی سعادت نصیب ہوئی اور کمہ مکرمہ اور مدینہ منورہ کے مقدس مقامات کی زیارت کی بھی توفیق ملی۔ الحمد للہ ۔ذالک فضل اللہ۔

نج اور عمرہ کے بارے میں سنتے ہیں کہ جب اللہ تعالٰی کا بلاوا بندہ کے لئے آئے تو تمام تر مشکلات آسان ہوجاتی ہیں ۔ کچھ ایسا ہی ماجرا اس عاجز کے ساتھ پیش آیا ۔ جنوری کے وسط میں پرو گرام بنا اور دیکھتے ہی دیکھتے چند دنوں میں تمام تر انظامات مقدس سفر کے لئے دعائیں جاری رکھیں نیز حضور انور ایدہ اللہ تعالٰی بنصرہ العزیز کی خدمت میں بغرض دعا لکھتے رہے۔ عمرہ کے لئے احرام اور باقی ضروری اشیا کا انظام کرلیا چند معلوماتی کتب جان سیں۔

روانگی (۱۲ فروری \_ہفتہ) : بالآخر اس مقدس سفر

نحن انصارالله

ستمبرتا دسمبرا ۲۰۲۶

نماز باجماعت کا ستائیس گنا زیادہ تواب

نماز با جماعت کا قیام دین اسلام کا بنیادی حکم ہے۔ اس کے لیے جہاں قرآن کریم میں تاکید ہے وہاں احادیث میں بھی متعدد روایات ہیں، آخصرت التوتيل كي مشهور حديث ہے: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن عُهَرَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ صَلاَةُ الْجَمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلاَةَ الْفَنِّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً -( صحيح البخارى كتاب الاذان باب فَضْل صَلاَةِ الْمُحَمَّعة - حديث نمبر ١٣٥٥) ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ سٹی پیزم نے فرمایا: باجماعت نماز الیلے کی نماز سے ستائیں درج بڑھ کر ہوتی ہے۔ حضرت علامہ ابن حجر العسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے این تالیف فتح الباری شرح صحیح بخاری میں اس حدیث کی تشریح میں ستائمیں وجوہ گنے ہیں جن کی وجہ سے باجماعت نماز میں زیادہ ثواب ہوتا (۱) مؤذن کی دعوت سن کر نیت کرنا۔ (۲) اول وقت جانا۔ (۳) آرام و اطمینان سے چلنا۔ (۴) مسجد میں دعا کرتے ہوئے داخل ہونا۔ (۵) مسجد میں داخل ہونے پر دوگانہ نوافل ادا کرنا۔ (۲) جماعت کا انتظار کرنا۔ (2) ملائکہ اللہ کا اس کے لی وعائے رحمت (۲۷) نظام جماعت کے قیام میں مد ہونا۔ کرنا۔ (۲۷) ایک دوسرے کے ساتھ الفت اور موانست (۸) اور اس کا شاہد حال ہونا۔

(٩) قد قامت الصلوة کی تعمیل کا موقع پانا۔ (•۱) شیطان سے محفوظ رہنا۔ (۱۱) امام کی تکبیر کا انتظار کرنا۔ (۱۲) صفوں کی در شگی میں شریک ہونا۔ (۱۳) امام کی اطاعت اور اس کی ضرورت کی حقیقت سے آگاہ ہونا۔ (۱۴) امام کی وجہ سے عموما تجول سے محفوظ رہنا۔ (۱۵) امام کو بھولنے پر سبحان اللہ کہہ کر آگاہ کرنا۔ (١٦) خشوع و خصوع سے حصہ پانا۔ (۱۷) اور جماعت میں شریک ہونے کی وجہ سے اینے لباس اور وضع قطع کے اچھے رکھنے کا اہتمام کرنا۔ (۱۸) ملائکہ کا قرب حاصل ہونا۔ (۱۹) ملائکہ کا قراءت سے استفادہ کرنا۔ (۲۰) شعار اسلام کے ظاہری طور پر قائم کرنے موقع ملنابه (۲۱) شیطانی جد وجهد کا مقابله کرنا اور دوسروں کے لی ترغیب کا باعث بننا۔ (۲۲) نفاق سے محفوظ ہوجانا۔ (۲۳) دوسروں کی بد ظنی سے بچنا۔ (۲۴) جماعت کی آمین اور ملائکہ کی آمین میں شريک ہونا۔ (۲۵) جماعت کی مجموعی دعا اور برکت سے فائدہ الثلانابه

<u>۵</u> ۱

پیدا کرنے اور افراد جماعت کی خبر گیری کا موقع

(منقو ل از صحیح ابتخاری ترجمه و شرح حضرت سید زین العابدین ولی الله شاه صاحب - جلد دوم صفحه ۲۳۶،۴۷ نظارت اشاعت صدر انجمن احمدیه پاکستان ربوه)

يانا\_

نحن انصارالله

اقتباس حضرت خليفة المسيح الخامس ايده الله تعالى بنصره العزيز

حضرت مسيح موعود عليه الصلوة و السلام کے دعاوی اور صداقت پر مزید مضبوطی پیدا کرنے کے لیے دعا کریں گے ک

جماعت احمدیہ کی گزشتہ ایک سو بیس سال سے زائد کی تاریخ پوری آب و تاب کے ساتھ اس بات کی گواہی دے رہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی فعلی شہادت بھی ہر قدم پر جماعت کے ساتھ ہے اور حضرت مسیح موعود علیہ السلام کے ساتھ ہے۔ جہاں یہ ہر دم ہر احمدی کے ایمان کو مضبوط کرتی چلی جا رہی ہے وہاں وہ سعید فطرت لوگ جو لاکھوں کی تعداد میں ہر سال آنحضرت ملتی آیتم کے اس عاشق صادق کی جماعت میں شامل ہو رہے ہیں وہ اس پر مہر نصدانی شبت کرتے چلے جا رہے ہیں کہ یہی وہ خدا تعالیٰ کا فرستادہ ہے جو الٰمی تأکیدات اپنے ساتھ لیے ہوئے ہے جس نے اس زمانے ہیں جب کہ ہر طرف ظکھرَ الْفَسَادُنِی الْبَدِّوَالْبَحْمِ کے نظارے نظر آتے ہیں، مبعوث ہو کر دنیا کو ایک ہاتھ پر جمع کر کے امن، سکون، صلح اور آشتی کی فضا قائم کرنی تھی.

میں احمدیوں کو پھر یاد دہانی کرواتا ہوں کہ آج جب کہ فتنہ و فساد اور مخالفت کی آندھیاں اپنا زور دکھا رہی ہیں تو ہر احمدی مرد، عورت، جوان، بوڑھا، یچہ اپنے لیے حضرت مسیح موعود علیہ الصلوۃ و السلام کے دعادی اور صداقت پر مزید مضبوطی پیدا کرنے کے لیے دعا کریں اور دعا کریں کہ اللہ تعالٰی ہمیشہ ہمیں ایمان میں پہلے سے بڑھاتا چلا جائے اور تمام مسلمانوں کو دین واحد پر جمع ہونے کا نظارہ دکھائے اور مسلمانوں کی جو کھوئی ہوئی ساکھ اور عظمت ہے وہ دوبارہ ہم اپنی زندگیوں میں دیکھ سکیں اور حضرت محمد رسول اللہ ملیٹی تیٹر کا حجنڈا ہم بڑی شان سے دنیا میں لہراتا ہوا دیکھیں۔

(افقتامی خطاب جلسہ سالانہ یوکے ۱۰۰۰ء)



୶ ଢ଼ୢଡ଼୶

نخن انصارالله



عليه السلام

مجھے بڑی حیرت اور بڑا ہی تعجب ہوتا ہے کہ یہ لوگ مسلمان کہلاتے ہیں، یہ قرآن شریف کو پڑھتے ہیں، یہ احادیث کے درس دیتے ہیں اور مسلمانوں کے لیڈر اور سر گروہ بنتے ہیں، دین کے اصول شجھنے اور ان پر عمل کرنے کے مدعی ہیں مگر میرے معاملہ میں ان ساری باتوں کو چھوڑ دیتے ہیں اور کچھ پروا نہیں کرتے کہ قرآن شریف کے نصوص کی بناء پر میرے دعوے کو سوچیں اور میری نسبت کوئی رائے دیتے ہوئے اس بات کا لحاظ رکھیں کہ ہم جو کہتے ہیں خدا تعالٰی کے خوف سے کہتے ہیں یا اپنے نفسانی اغراض اور جوشوں کو در میان رکھ کر کہتے ہیں۔ اگر خدا ترسی اور تقویٰ سے کام کیتے تووَلا تَقْفُ مَالَيْتَ لَكَ بِدِعِلْمٌ (بن اس أيل: ٢٧) ير عمل كرت اور جب تك ميرى كتابول كو يورب طور ير نه يره ليت اور ميرب ياس ره كر ميرب طرز عمل کو نہ دیکھ لیتے ، کوئی رائے نہ دیتے۔ مگر انہوں نے قبل از مرگ واویلا شروع کر دیا اور خدا تعالی کے کلام اور میرے دعویٰ کو سن کر فکر کرتے اور حصف پٹ انکار نہ کر دیتے کیونکہ میں نے ان کو یہ کہا تھا کہ خدا نے مجھے مامور کیا ہے، خدا نے مجھے بھیجا ہے۔ وہ دیکھتے کہ کیا جس شخص نے اپنا آنا خدا کے حکم سے بتایا ہے، وہ خدا کی نفرتیں اور تأئیدیں بھی اپنے ساتھ رکھتا ہے یا نہیں مگر انہوں نے نشان پر نشان دیکھے اور کہا کہ جھوٹے ہیں۔ انہوں نے نصرت پر نصرت اور تائید پر تائید دیکھ لیکن کہہ دیا کہ سحر ہے۔ میں ان لوگوں سے کیا امید رکھوں جو خدا تعالٰی کے کلام کی بے حرمتی کرتے ہیں۔ خدا کے کلام کے ادب کا تقاضا تو یہ تھا کہ اس کا نام سنتے ہی یہ ہتھیار ڈال دیتے گر یہ اور بھی شرارت میں بڑھے۔ اب خود دیکھ لیں گے کہ انجام کس کے ہاتھ ہے۔ میں دیکھتا ہوں کہ میرے بلانے کے در اصل یہی لوگ محرک ہوئے ہیں اور میری بعثت کے اسباب میں سے یہ بڑا سبب ہیں۔

(ملفوظات جلد دوم صفحه ۲۰۹)

نحن انصارالله

حديث نبوى التوليل

اپنے آپ کو مسلمانوں کی جماعت اور ان کے امام کے ساتھ چمٹائے رکھنا

حضرت حذیفہ بن الیمان رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے خیر کے بارے میں یو چھا کرتے تھے لیکن میں شر کے بارے میں یو چھتا تھا کہ مبادا کہیں میری زندگی میں ہی شر نہ پیدا ہو جائے ۔ میں نے یو چھا یا رسول اللہ ! ہم جاہلیت اور شر کے دور میں تھے پھر اللہ تعالٰی نے ہمیں اس خیر (یعنی اسلام) سے نوازا تو کیا اس خیر کے بعد پھر شر کا زمانہ ہو گا ؟ آنحضرت صلى الله عليه وسلم نے فرمايا کہ ہاں ۔ میں نے پوچھا کیا اس شر کے بعد پھر خیر کا زمانہ آئے گا ؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہاں لیکن اس خیر میں کمزوری ہو گی ۔ میں نے یوچھا کہ کمزوری کیا ہو گی ؟ فرمایا کہ کچھ لوگ ہوں گے جو میرے طریقے کے خلاف چلیں گے ان کی بعض باتوں کو تم صحیح دیکھو گے اور بعض کو تم نا پسندیدہ دیکھو گے۔ میں نے یوچھا کیا پھر اس خیر کے بعد شر آئے گا ؟ فرمایا کہ ہاں جہنم کی طرف بلانے والے دوزخ کے دروازوں پر کھڑے ہوں گے ' جو ان کی بات مان لے گا وہ اس میں انہیں جھٹک دیں گے ۔ میں نے کہا یا رسول اللہ ! ان کا کچھ حال بیان فرمائیں۔ فرمایا کہ وہ ہمارے ہی جیسے ہوں گے اور ہماری ہی زبان بولیں گے ۔ میں نے یو چھا پھر اگر میں نے وہ زمانہ پایا تو آپ مجھے ان کے بارے میں کیا تھم دیتے ہیں ؟ فرمایا کہ اپنے آپ کو مسلمانوں کی جماعت اور ان کے امام کے ساتھ چمٹائے رکھنا ۔ میں نے کہا کہ اگر مسلمانوں کی جماعت نہ ہو اور نہ ان کا کوئی امام ہو ؟ فرمایا کہ پھر ان تمام لوگوں سے الگ رہنا خواہ تمہیں جنگل میں جا کر در ختوں کی جڑیں چیانی پڑیں یہاں تک کہ اسی حالت میں تمہاری موت آ حائے ۔

(صحيح بخارى كتاب الفتن بابكَيْفَ الأَمْرُإِذَا لَمْ تَكُنُ جَمَاعَةٌ باب نمبر ١١)

ستمبرتا دسمبرا ۲۰۲۶

<u>المعامة المحمد المحم </u>



قرآن مجيد

اِنَّ فِى خَلْقِ السَّلُوْتِ وَالْاَرُضِ وَاخْتِلَافِ الَّيُلِ وَالنَّهَارِلاَيْتِ لِّأُولِى الْاَلْبَابِ الَّذِينَ يَذَكُرُوْنَ اللَّه قِيْبًا وَقُعُوْدًا وَعَلَى جُنُوْبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُوْنَ فِى خَلْقِ السَّلُوْتِ وَالْاَرْضِ مَاخَلَقْتَ هٰذَا بَاطِلاً شُبُحْنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ مَا خَلَقْتَ هُذَا بَاطَلاً مُنْ اللَّهُ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ مَا خَلَقْتَ هُ مَا لِنظْلِي فَيْ مَنْ النَّارِ مَا خَلَقْتَ هُ مَا لَكُوْ لَا لَعْذَابَ النَّارِ مَا خَلَقْتَ هُ مَا لِنظْلِي فَيْ مَنْ اللَّالِي مَا خَلَقْتَ هُ مَا لَكُولا لَعْذَابَ اللَّالِي مَا يَتَا وَقَوْنَا مَا لِنَظْلِي لِي مَنْ اللَّالِي مَا يَتَا الْعَابَ اللَّالِي اللَّالِي مَا يَقْتَ الْمَا اللَّالَةِ اللَّالَالِ مَا يَكْنَا الْعَلَي اللَّالِي مَا يَتَا الْعَابَ الْالَالِي مَا يَتَا مَا وَعَانَا مَا اللَّالَةُ وَقَعَادًا وَعَالَ الْمُولِي الْعَالَةُ مَا مَا الْعَالِي مَا يَلْعَالَا اللَّالَةُ اللَّالِي الْعَاذَا الْعَالَ الْبُحْدَا الْعَائِي الْمَا الْنَا الْمَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ مُنْ الْعَانَ الْعَالَا الْمَالَا الْمَالَا الْعَالَةُ مُنْ الْعَالَةُ مُنْ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالِي الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ اللَّالِي الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالِي الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّالَالُولَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّالِعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَالَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّالَةُ الْعَالَةُ اللَّا لَالْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُ مَا مَا مَا مَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَالَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَالَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَالَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَا

(سورة آل عمران آيات ۱۹۱ تا ۱۹۵)

یقیناً آسانوں اور زمین کی پیدائش میں اور رات اور دن کے اولنے بدلنے میں صاحبِ عقل لوگوں کے لئے نشانیاں ہیں۔ وہ لوگ جو اللہ کو یاد کرتے ہیں کھڑے ہوئے بھی اور بیٹھے ہوئے بھی اور اپنے پہلوؤں کے بل بھی اور آسانوں اور زمین کی پیدائش میں غوروفکر کرتے رہتے ہیں۔ (اور بے ساختہ کہتے ہیں) اے ہمارے رب! تُو نے ہر گزیہ بے مقصد پیدا نہیں کیا۔ پاک ہے تُو۔ پس ہمیں آگ کے عذاب سے بچا۔

اے ہمارے ربّ! جسے تُو آگ میں داخل کردے تو یقیناً اُسے تُو نے ذلیل کر دید اور ظالموں کے کوئی مددگار نہیں ہوں گے۔ اے ہمارے ربّ! یقیناً ہم نے ایک منادی کرنے والے کو سُنا جو ایمان کی منادی کر رہا تھا کہ اپنے ربّ پر ایمان لے آؤ۔ پس ہم ایمان لے آئے اے ہمارے ربّ! پس ہمارے گناہ بخش دے اور ہم سے ہماری برائیاں دور کردے اور ہمیں نیکوں کے ساتھ موت دے۔ اے ہمارے ربّ! اور ہمیں وہ وعدہ عطا کر دے جو تُو نے اپنے رسولوں پر ہمارے حق میں فرض کردیا تھا (یعنی میثاق النسیتن)۔ اور ہمیں قیامت کے دن رُسوا نہ کرند یقیناً تُو وعدہ خلافی نہیں کرتا۔

ستمبرتا دسمبرا۲۰۲ء

NO OF

نحن انصارالله

ح الصارالله مجلس انصارالله كينيدًا كاتعليمي، تربيتي اوردين محلَّه

ستمبرتا دسمبرا۲۰۲۶

جلد ۲۲ ، شاره نمبر ۳

ا قرآنِ مجيد ۲ حديثِ نبوى التوليم ملك اقتباس حضرت مسيح موعودعليه السلام م اقتبا<sup>س</sup> حضرت خليفة المسيح الخامس ايده الله تعالى بنصره العزيز 🗴 نماز باجماعت کا ستائمیں گنا زیادہ ثواب ۲ عمرہ کی سعادت ۹ نقل کابڑھتا ہوا رجان **۱۲** دنیا کا امن قرآن کی تعلیمات کی روشن میں

مدبر اعلى <u>تگران</u> 1 10 مولانا غلام مصباح بلوچ نائب صدر صفِ دوم مجلس انصاراللہ کینیڈا ناصر محمود احمد نائب صدر مجلس انصاراللہ کیندا عبدالحميد وژائج صدر مجلس انصاراللد كينبدا تزنین و زیبائش <mark>معاون</mark> صفی راجیوت the helpers کاشف بن ارشد قائد اشاعت مجلس انصاراللہ کینیڈا مجلس انصاراللد كينيدا

رابطه : ishaat@ansar.com Tel: 905-417-1800 www.nahnuansarullah.ca بين الاقواى اشاعت حواله نمبر (Online) ISSN 2560-886X (Print) ISSN 2560-8878 (Online) بين الاقواى اشاعت حواله نمبر (Ishaat@ansar.com Tel: 905-417-1800 www.nahnuansarullah.ca

نمازوں کو باقاعدہ اور التزام سے بڑھو

<sup>(\*</sup>نمازوں کو باقاعدہ التزام سے پڑھو۔ بعض لوگ صرف ایک ہی وقت کی نماز پڑھ لیتے ہیں۔ وہ یاد رکھیں کہ نمازیں معاف نہیں ہوتیں یہاں تک کہ پیغمبروں تک کو معاف نہیں ہو کیں۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک نئی جماعت آئی۔ انہوں نے نماز کی معافی چاہی (کہ ہماری مصروفیات ہیں، کام کی زیادتی ہے ہمیں نماز معاف کر دیں۔) آپ نے فرمایا کہ جس مذہب میں عمل نہیں وہ مذہب کچھ نہیں۔ اس لیے اس بات کو خوب یاد رکھو اور اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق اپنے عمل کرلو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یاد رکھو اور اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق اپنے عمل کرلو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یاد رکھو اور اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق اپنے عمل کرلو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یاد رکھو اور اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق اپنے عمل کرلو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یاد رکھو اور اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق اپنے عمل کرلو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یاد رکھو دو اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق اپنے عمل کرلو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یوض دفعہ وہ لوگ جن کی طبائع طبیعیات کی طرف مائل ہیں کہا کرتے ہیں کہ نیچری مذہب عالیٰ انہاع ہے کیونکہ اگر حفظ صحت کے اصولوں پر عمل نہ کیا جائے تو تقویٰ اور طبارت سے وقت ادویات ہے کار رہ جاتی ہیں اور حفظ صحت کے اساد صدی سے یہ بھی ایک نشان ہے کہ بعض وقت ادویات ہے کار رہ جاتی ہیں اور حفظ صحت کے اساب بھی کسی کام نہیں آ سکتے ہیں ہے دوا

(ملفوظ ت حبلد نمب 1 صف 263- ايديش 1985ء مطبوع الكاستان)

نماز باجماعت کاستائیس گنا زیادہ ثواب د نیاکاامن قرآن کی تعلیمات کی روشنی میں ل نقل کا بر هتا موار جحان قُلْ إِنَّى حَمَلَتِنْ وَنُسْكَى وَحَمَّيَاتَى وَحَمَاتَى بِلْهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ A W A C كن انصارالله مجلس انصارالله كينيدا كالعليمي، تربيتي اوردين محلَّه محرم تا رَبيع الثَّانِي ٣٣٣١ء جلد ۲۲ ، شاره نمبر ۳ ستمبرتا دسمبرا ۲+۲ء